
MARVIN HARRIS

Caníbales y reyesCaníbales y reyes

Los orígenes de la culturaLos orígenes de la cultura
Título original: «Cannibals and kings. The origins of cultures»

Traducción: Horacio González Trejo 

© 1986. Salvat Editores, S.A., Barcelona

© Marvin Harris

© Editorial Argos Vergara, S.A.

ISBN 84-345-8373-9

Depósito legal NA-1479 1985



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Introducción...................................................................................................................................................

1 Cultura y naturaleza....................................................................................................................................

2 Asesinatos en el paraíso..............................................................................................................................

3 El origen de la agricultura.........................................................................................................................

4 El origen de la guerra................................................................................................................................

5 Las proteínas y el pueblo feroz.................................................................................................................

6 El origen de la supremacía masculina y del complejo de Edipo..............................................................

7 El origen de los estados prístinos..............................................................................................................

8 Los estados precolombinos de Mesoamérica............................................................................................

9 El reino caníbal.........................................................................................................................................

10 El cordero de la misericordia..................................................................................................................

11 Carne prohibida.......................................................................................................................................

12 El origen de la vaca sagrada...................................................................................................................

13 La trampa hidráulica.............................................................................................................................

14 El origen del capitalismo......................................................................................................................

15 La burbuja industrial.............................................................................................................................

Epílogo y soliloquio moral........................................................................................................................

Agradecimientos, referencias y notas........................................................................................................

Bibliografía................................................................................................................................................

2



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

INTRODUCCIÓN

Durante siglos, el mundo occidental se ha sentido reconfortado por la creencia de que el

progreso material nunca concluirá. Como prueba de que vivir es hoy mucho más fácil para

nosotros de lo que lo fue para nuestros abuelos, ofrecemos nuestros coches, nuestros teléfonos

y nuestra calefacción central. Aunque reconocemos que el progreso puede ser lento y desigual

—con contratiempos poco duraderos—, sentimos que, pensándolo bien, será mucho más fácil

vivir en el futuro que en el presente.

Las teorías científicas, en su mayoría formuladas hace cien años, alimentan esta creencia.

Desde la superioridad del punto de vista de los científicos victorianos,  la evolución de la

cultura pareció ser un peregrinaje por una escarpada montaña desde cuya cima los pueblos

civilizados podían mirar hacia abajo a los diversos niveles de salvajismo y barbarismo que

aún debían superar las culturas «inferiores». Los victorianos exageraron la pobreza material

de los así llamados salvajes y, al mismo tiempo, inflaron los beneficios de la «civilización»

industrial.  Representaron la antigua Edad de Piedra como una época de grandes temores e

inseguridades,  en que la gente pasaba los días en una incesante busca de alimentos y las

noches amontonada alrededor del fuego, en cuevas incómodas, acosados por tigres de dientes

como  sables.  Sólo  cuando  se  descubrió  el  secreto  de  la  siembra  de  cosechas,  nuestros

antepasados «salvajes» tuvieron suficiente tiempo libre para establecerse en aldeas y construir

viviendas confortables. Sólo entonces pudieron almacenar excedentes alimenticios y contar

con tiempo para pensar y experimentar nuevas ideas. Esto, a su vez, se supone que condujo a

la invención de la escritura, a las ciudades, a los gobiernos organizados y al florecimiento del

arte y la ciencia. Luego llegó la máquina a vapor, que inició una nueva y más rápida etapa de

progreso, la revolución industrial, con su milagrosa abundancia de máquinas producidas en

serie, que ahorran trabajo, y de tecnología, que realza la vida.

No es fácil superar este tipo de adoctrinamiento. No obstante, un creciente número de

personas no puede evitar la sensación de que la sociedad industrial tiene un núcleo falso y

que, a pesar de las imágenes de los medios de comunicación referentes a las placenteras horas

de ocio, nuestros descendientes tendrán que trabajar cada vez más duramente para conservar

los lujos de que hoy gozamos. El gran auge industrial no sólo ha estado contaminando la

tierra con desperdicios y venenos; también ha vomitado bienes y servicios cada vez de peor

calidad, más caros y defectuosos.

3



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

En esta obra, mi propósito consiste en reemplazar el antiguo punto de vista victoriano del

progreso, la categoría de «adelante y arriba», por una explicación más realista de la evolución

cultural.  Lo que ocurre con el nivel de vida de nuestros días ya ha ocurrido en el pasado.

Nuestra cultura no es la primera tecnología que ha fracasado. Tampoco es la primera que ha

alcanzado  sus  límites  de  crecimiento.  Las  tecnologías  de  culturas  anteriores  fracasaron

repetidas veces y fueron reemplazadas por nuevas tecnologías.  Los límites de crecimiento

fueron alcanzados y trascendidos sólo para ser alcanzados y trascendidos una vez más. Una

gran parte de lo que consideramos progreso contemporáneo es, en realidad, una recuperación

de niveles que se gozaron plenamente durante épocas prehistóricas.

Las poblaciones de la Edad de Piedra vivían vidas más sanas que los pueblos que les

sucedieron inmediatamente: en tiempos de los romanos había en el mundo más enfermedades

que  en  cualquier  época  precedente,  e  incluso  en  la  Inglaterra  de  principios  del  siglo

diecinueve, la expectativa de vida para los niños no era, con toda probabilidad, muy diferente

a la de veinte mil años atrás. Más aún, los cazadores de la Edad de Piedra trabajaban para su

sustento menos horas de las que trabajan los campesinos chinos y egipcios típicos... y, a pesar

de sus sindicatos, los obreros fabriles de nuestro tiempo. En cuanto a esparcimientos tales

como  buena  comida,  entretenimientos  y  placeres  estéticos,  los  antiguos  cazadores  y

recolectores  disfrutaban de lujos que sólo los norteamericanos más ricos  de nuestros días

pueden permitirse. En la actualidad, familias enteras trabajan y ahorran durante treinta años

para  obtener  el  privilegio  de ver  unos pocos metros  cuadrados  de hierba  a  través  de sus

ventanas. Y esos son unos pocos privilegiados. Los norteamericanos dicen que «la carne hace

a la comida» y su dieta es rica (algunos dicen que demasiado rica) en proteínas animales, pero

dos tercios de la población viven hoy como vegetarianos involuntarios. En la Edad de Piedra,

todos mantenían una dieta rica en proteínas y pobre en féculas. Y la carne no se congelaba ni

se saturaba de antibióticos y de color artificial,

Pero no he escrito  este  libro  para  desvalorizar  los  niveles  de vida  norteamericanos  y

europeos modernos. Nadie puede negar que hoy vivimos mejor de lo que vivieron nuestros

bisabuelos en el siglo pasado. Nadie puede negar, incluso, que la ciencia y la tecnología han

contribuido a mejorar la dieta, la salud, la longevidad y las comodidades de centenares de

millones  de personas.  En cuestiones  tales  como la  contracepción,  la  seguridad contra  las

calamidades  naturales  y la  facilidad  del transporte  y las comunicaciones  hemos superado,

obviamente, incluso a las más opulentas de las sociedades precedentes. La cuestión que ocupa

el primer lugar en mi pensamiento no se refiere a la determinación de si los beneficios de los

últimos  ciento  cincuenta  años  son  reales,  sino  a  si  son  permanentes.  ¿El  reciente  auge

4



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

industrial puede considerarse como el extremo de una única línea gráfica, siempre ascendente,

de elevación material y espiritual, o es la última y voluble protuberancia de una curva que

desciende con tanta frecuencia como asciende? Creo que la segunda perspectiva está más de

acuerdo con la evidencia y los principios esclarecedores de la antropología moderna.

Mi objetivo consiste en demostrar la relación entre el bienestar material y espiritual y los

costos  y  beneficios  de  diversos  sistemas  para  incrementar  la  producción  y  controlar  el

crecimiento de la población. En el pasado, irresistibles presiones reproductoras surgidas de la

falta  de  medios  eficaces  y  seguros  de  contracepción,  condujeron  reiteradamente  a  la

intensificación de la producción. Dicha intensificación ha conducido, siempre, al agotamiento

ambiental, lo que en general da por resultado nuevos sistemas de producción... cada uno de

ellos  con  una  forma  característica  de  violencia,  trabajos  penosos,  explotación  o  crueldad

institucionalizados. Así, la presión reproductora, la intensificación y el agotamiento ambiental

parecerían contener la clave de la comprensión de la evolución de la organización familiar, las

relaciones  de  propiedad,  la  economía  política  y  las  creencias  religiosas,  incluyendo  las

preferencias  dietéticas  y  los  tabúes  alimentarios.  Las  modernas  técnicas  contraceptivas  y

abortivas  introducen en este  cuadro nuevos elementos potencialmente decisivos,  dado que

eliminan los  atroces  castigos  relacionados  con todas  las  técnicas  preexistentes  para  hacer

frente directamente a las presiones reproductoras a través del control de la natalidad. Pero la

nueva  tecnología  de  contracepción  y  aborto  puede  haber  llegado  demasiado  tarde.  Las

sociedades estatales contemporáneas se encuentran entregadas a la intensificación del modo

de producción industrial.  Apenas hemos empezado a pagar el castigo por los agotamientos

ambientales relacionados con esta nueva ronda de intensificación y nadie puede predecir qué

nuevos  tormentos  serán  necesarios  para  trascender  loe  límites  de  crecimiento  del  orden

industrial.

Soy consciente de que es probable que mis teorías de determinismo histórico provoquen

una reacción desfavorable. Algunos lectores se sentirán ofendidos por los vínculos causales

que  establezco  entre  canibalismo,  religiones  de  amor  y  misericordia,  vegetarianismo,

infanticidio, costos y beneficios de producción. Como resultado de ello, se me puede acusar

de  intentar  encarcelar  al  espíritu  humano  dentro  de  un  sistema  cerrado  de  relaciones

mecánicas. Pero mi intención es exactamente la contraria. El hecho de que una forma ciega de

determinismo haya gobernado el pasado no significa que deba gobernar el futuro.

Antes de seguir adelante, deseo aclarar el significado de la palabra «determinismo». En el

contexto de la ciencia del siglo veinte, ya no se habla de causa y efecto en el sentido de una

relación mecánica en proporción de uno a uno entre variables dependientes e independientes.

5



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

En  la  física  subatómica  hace  tiempo  que  impera  el  «principio  de  indeterminación»  de

Heisenberg, que suple las certezas causa-y-efecto por las probabilidades causa-y-efecto con

respecto a las micropartículas. Desde que el paradigma «una excepción refuta la regla» ha

perdido su dominio en la física, yo, por lo menos, no tengo la intención de imponerlo en los

fenómenos  culturales.  Cuando  me  refiero  a  relaciones  deterministas  entre  fenómenos

culturales  quiero  decir,  meramente,  que  variables  similares,  bajo  condiciones  semejantes,

tienden a producir consecuencias similares.

Puesto  que  creo  que  la  relación  entre  procesos  materiales  y  preferencias  morales

corresponde a  probabilidades  y a  similitudes  más  que  a  certezas  e  identidades,  no tengo

ninguna dificultad en creer que la historia está determinada y que los seres humanos tienen la

capacidad de ejercer la elección moral y la libre voluntad. De hecho, insisto en la posibilidad

de que pueden ocurrir improbables acontecimientos históricos que impliquen la imprevisible

inversión de las relaciones normales causa-y-efecto entre procesos y valores materiales y, en

consecuencia,  en que todos somos responsables de nuestra contribución a la historia. Pero

asegurar que los seres humanos tienen la capacidad de hacer que la cultura y la historia se

conformen a las pautas de nuestra libre elección no es lo mismo que decir que la historia es,

en realidad, la expresión de esa capacidad. Nada de eso. Como demostraré, las culturas en

general se han desarrollado a lo largo de sendas paralelas y convergentes que son sumamente

previsibles  a  partir  de  un  conocimiento  de  los  procesos  de  producción,  reproducción,

intensificación y agotamiento. Aquí incluyo los rituales y creencias aborrecidos y amados en

todo el inundo.

En mi opinión, la libre voluntad y la elección moral no han tenido, prácticamente, ningún

efecto significativo en la dirección seguida hasta ahora por los sistemas desarrollados de vida

social. Si estoy acertado, importa que quienes se interesan por proteger a la dignidad humana

de  la  amenaza  del  determinismo  mecánico  se  me  alíen  para  reflexionar  en  la  siguiente

cuestión: ¿por qué hasta el presente la vida social estuvo compuesta, de manera terminante, de

medidas previsibles más que imprevisibles? Estoy convencido de que uno de los más grandes

obstáculos existentes para el ejercicio de la libre elección en nombre del logro de improbables

metas  de  paz,  igualdad  y  opulencia  es  el  fracaso  en  reconocer  los  procesos  evolutivos

materiales  que explican el  predominio  de las guerras,  la  desigualdad y la pobreza.  Como

consecuencia del deliberado descuido de la ciencia de la cultura, el mundo está plagado de

moralistas  que insisten en que han deseado libremente  aquello que se vieron obligados  a

desear involuntariamente, mientras al no comprender las probabilidades contrarias a la libre

elección, millones de seres que serían libres se han entregado a nuevas formas de esclavitud.

6



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Con el fin de cambiar la vida social para mejorarla, es necesario comenzar por conocer la

razón  por  la  que  generalmente  cambia  para  empeorar.  Por  tal  motivo,  considero  que  la

ignorancia  de  los  factores  causales  en  la  evolución  cultural  y  la  indiferencia  por  las

probabilidades contrarias a un resultado deseado, son formas de duplicidad moral.

7



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

1

CULTURA Y NATURALEZA

Los exploradores enviados por los europeos durante la gran época de los descubrimientos

fueron lentos  en comprender  el  modelo  global  de costumbres  e  instituciones.  En algunas

regiones  —Australia,  el  Ártico,  los  extremos  meridionales  de  Sudamérica  y  África—

encontraron grupos que todavía vivían de manera semejante a la de sus antepasados europeos

de la Edad de Piedra, tiempo atrás olvidados: grupos de veinte o treinta personas, diseminados

en  vastos  territorios,  en  constante  movimiento,  que  vivían  exclusivamente  de  la  caza  de

animales y de la  recolección de plantas salvajes. Esos cazadores-recolectores  parecían ser

miembros  de una  especie  rara  y arriesgada.  En otras  regiones  —los  bosques  del  este  de

América del Norte, las junglas de Sudamérica y el este asiático— encontraron poblaciones

más  densas  que  habitaban  aldeas  más  o  menos  estables,  basadas  en  la  agricultura  y

compuestas, quizá, por una o dos grandes estructuras comunales, pero también allí las armas y

las herramientas eran reliquias prehistóricas.

A lo largo de las riberas del Amazonas y del Mississippi y en las islas del Pacífico, las

aldeas eran de mayor tamaño y, a veces, albergaban a un millar o más de habitantes. Algunos

estaban  organizados  en  confederaciones  rayanas  en  la  categoría  de  estados.  Aunque  los

europeos  exageraron  su  «salvajismo»,  la  mayoría  de  esas  comunidades  aldeanas

coleccionaban las cabezas de sus enemigos como trofeos, asaban vivos a sus prisioneros de

guerra y consumían carne humana en ceremonias rituales. Debe recordarse el hecho de que

los europeos «civilizados» también torturaban a seres humanos —en procesos por brujería por

ejemplo—  y  que  no  se  oponían  a  exterminar  la  población  de  ciudades  enteras  (aunque

sintieran escrúpulos en comerse entre sí).

En  otras  partes,  naturalmente,  los  exploradores  encontraron  estados  e  imperios

plenamente desarrollados,  gobernados por déspotas y clases dominantes,  y defendidos por

ejércitos permanentes. Fueron esos grandes imperios con sus ciudades, monumentos, palacios,

templos y tesoros, los que atrajeron a todos los Marco Polo y a todos los Colón a través de los

océanos y los desiertos. Existía China, el imperio más grande del mundo, un reino vasto y

sofisticado cuyos líderes despreciaban a los «bárbaros de cara roja» que suplicaban desde

insignificantes reinos más allá de los límites del mundo civilizado. Y existía la India, una

tierra  donde las vacas eran veneradas  y las desiguales cargas de la vida se distribuían de

8



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

acuerdo con lo que cada alma hubiera merecido en su encarnación anterior. Y estaban también

los estados e imperios nativos americanos, mundos en sí mismos, cada uno de ellos con sus

artes  y  religiones  peculiares:  los  incas,  con sus  grandes  fortalezas  de piedra,  sus  puentes

colgantes, sus graneros siempre llenos y su economía controlada por el estado; los aztecas,

con  sus  dioses  sedientos  de  sangre  alimentados  con  corazones  humanos  y  su  incesante

búsqueda de nuevos sacrificios. También existían los europeos, con sus propias cualidades

exóticas  —la  empresa  de  la  guerra  en  nombre  de  un  príncipe  de  la  paz,  la  forzada

compraventa  para obtener  beneficios—, poderosos más allá  de su fuerza en virtud de un

astuto dominio de la destreza mecánica y de la ingeniería.

¿Qué  significó  este  modelo?  ¿Por  qué  algunos  pueblos  abandonaron  la  caza  y  la

recolección  como  forma  de  vida,  en  tanto  que  otros  las  conservaron?  Y entre  los  que

adoptaron la agricultura, ¿por qué algunos se conformaron con la vida aldeana mientras otros

fueron acercándose uniformemente a una categoría de estado? Y entre quienes se organizaron

en estados, ¿por qué algunos crearon imperios y otros no? ¿Por qué algunos adoraban las

vacas  mientras  otros  alimentaban  con corazones  humanos  a  dioses  caníbales?  La historia

humana ¿está expresada no por uno, sino por diez mil millones de idiotas... el juego de la

oportunidad y la pasión, y nada más? Creo que no. Creo que hay un proceso inteligible que

preside el mantenimiento de formas culturales comunes, que inicia cambios y que determina

sus transformaciones a lo largo de sendas paralelas o divergentes.

El núcleo de este proceso es la tendencia a intensificar la producción. La intensificación

—la inversión de más tierra, agua, minerales o energía por unidad de tiempo o área — es, a su

vez, una periódica respuesta a las amenazas contra los niveles de vida. En tiempos primitivos,

tales amenazas surgían, principalmente, de las modificaciones climáticas y de las migraciones

de personas y animales. En los últimos tiempos, el principal estímulo ha sido la competencia

entre estados. Al margen de su causa inmediata, la intensificación siempre es antiproductiva.

En  ausencia  de  cambio  tecnológico,  conduce  inevitablemente  al  agotamiento  del  medio

ambiente y a la disminución de la eficiencia productiva, dado que el esfuerzo creciente debe

aplicarse, tarde o temprano, a animales, plantas, tierras, minerales y fuentes de energía más

remotos, menos fiables y menos munificentes. La disminución de la eficiencia conduce, a su

turno, a bajos niveles de vida... o sea, precisamente, a unos efectos contrarios a lo deseado.

Pero este proceso no concluye cuando todos, sencillamente, obtienen menos comida, menos

protección y menos satisfacción de otras necesidades a cambio de más trabajo. A medida que

disminuye  el  nivel,  las  culturas  prósperas  inventan  medios  de  producción  nuevos  y  más

eficientes, que tarde o temprano volverán a conducir al agotamiento del entorno natural.

9



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

¿Por  qué  la  gente  intenta  resolver  sus  problemas  económicos  intensificando  la

producción? Teóricamente, el camino más fácil para alcanzar una nutrición de alta calidad y

una vida prolongada y vigorosa, libre de fatigas y trabajos penosos, no consiste en aumentar

la producción sino en reducir la población. Si por alguna razón que escapa al control humano

—un cambio de clima desfavorable, digamos— la provisión de recursos naturales per cápita

se reduce a la mitad, la gente no necesita tratar de compensarlo trabajando el doble. Podrían,

en cambio, reducir a la mitad su población. O, diría yo, podrían hacerlo si no fuera a causa de

un grave problema.

Dado que la actividad heterosexual es una relación genéticamente estipulada de la que

depende la supervivencia de nuestra especie, no es tarea fácil mermar la «cosecha» humana.

En los tiempos preindustriales, la regulación eficaz de la población suponía disminuir el nivel

de vida. Por ejemplo, si ha de reducirse la población evitando las relaciones heterosexuales,

apenas puede decirse que el nivel de vida de un grupo se haya mantenido o mejorado. De

manera similar, si ha de disminuirse la fecundidad del grupo haciendo que las comadronas

salten sobre el vientre de la mujer hasta matar al feto —y a menudo también a la madre—, los

supervivientes pueden comer mejor pero su expectativa de vida no habrá mejorado. De hecho,

el método de control de la población más ampliamente utilizado durante la mayor parte de la

historia  humana  fue,  probablemente,  alguna  forma  de  infanticidio  femenino.  Aunque  los

costos psicológicos de matar o dejar morir de inanición a las propias hijas pueden atenuarse

culturalmente  definiéndolas  como  no-personas  (al  igual  que  los  partidarios  modernos  del

aborto, entre quienes me cuento, definen a los fetos como no-niños), los costos materiales de

nueve meses de embarazo no se borran tan fácilmente. Es sensato suponer que la mayoría de

los  pueblos  que  practican  el  infanticidio  preferirían  no  ver  morir  a  sus  hijas.  Pero  las

alternativas —disminuir drásticamente los niveles de nutrición, los de salud y los sexuales de

la totalidad del grupo— han sido consideradas, por lo general, aún más indeseables, al menos

en las sociedades pre-estatales.

Estoy tratando de indicar que la regulación de la población a menudo fue un proceso

costoso, cuando no traumático, y una fuente de tensión individual,  como Thomas Malthus

sugirió  que  sería  para  todos  los  tiempos  futuros  (hasta  que  su  error  quedó  demostrado

mediante  la  invención  del  preservativo).  Es  esa  tensión  —o presión  reproductora,  como

podría  ser  designada  más  acertadamente—  la  que  explica  la  periódica  tendencia  de  las

sociedades  pre-estatales  a  intensificar  la  producción  como  medida  de  protección  o  de

incremento de los niveles de vida en general. Si no fuera por los graves costos que entraña el

control de la reproducción, nuestra especie podría haber permanecido por siempre organizada

10



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

en grupos pequeños, relativamente pacíficos e igualitarios, de cazadores recolectores. Pero la

carencia de métodos eficaces y benignos de control de la población hicieron inestable este

modo de vida. Las presiones reproductoras predispusieron a nuestros antepasados de la Edad

de Piedra a recurrir a la intensificación como respuesta al número decreciente de animales de

caza mayor, disminución provocada por los cambios climáticos del último período glacial. La

intensificación del modo de producción de la caza y de la recolección abrió, a su vez, la etapa

de la adopción de la agricultura que a su turno condujo a una competencia muy alta entre los

grupos,  a  una  intensificación  de  la  guerra  y  a  la  evolución  del  estado.  Pero  me  estoy

anticipando.

11



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

2

ASESINATOS EN EL PARAÍSO

La explicación más difundida sobre la transición de la vida grupal a las aldeas agrícolas

solía ser la siguiente: los cazadores-recolectores ocupaban todo su tiempo en la búsqueda de

lo suficiente para comer. No podían producir un «excedente más allá de la subsistencia», de

modo que vivían en el límite de la extinción, padeciendo enfermedades crónicas y hambre. En

consecuencia, era natural que desearan establecerse y vivir en aldeas permanentes, pero no se

les ocurrió la idea de plantar semillas. Un día, un genio anónimo decidió dejar caer algunas

simientes en un hoyo y muy pronto se iniciaron los cultivos en forma regular. La gente ya no

tenía que trasladarse constantemente en busca de la caza y el nuevo tiempo libre favoreció el

pensamiento. Este hecho condujo a nuevos y más rápidos progresos en la tecnología y, por

ende, a más alimentos —un «excedente más allá de la subsistencia»—, lo que finalmente hizo

posible que algunas personas se apartaran de la agricultura y se convirtieran en artesanos,

sacerdotes y gobernantes.

El primer fallo de esta teoría reposa en la suposición de que la vida era excepcionalmente

difícil  para nuestros antepasados de la Edad de Piedra.  Los testimonios  arqueológicos  del

paleolítico superior — alrededor del año 30.000 al 10.000 antes de nuestra era— demuestran

claramente  que los  cazadores  que vivieron en  aquellos  tiempos  disfrutaron de  niveles  de

comodidad  y  seguridad  relativamente  elevados.  No  eran  chapuceros  aficionados.  Habían

logrado el  control  absoluto del  proceso de quebrar, picar  y  dar  forma a rocas cristalinas,

proceso que formaba la base de su tecnología y que los consagró, merecidamente, como «los

mejores artífices de la piedra de todos los tiempos». Las técnicas industriales modernas no

logran reproducir sus cuchillas extraordinariamente delgadas de «hoja de laurel», finamente

laminadas,  de 27 centímetros de largo y de sólo un centímetro de espesor. Con delicados

punzones  de piedra  y utensilios  cortantes  llamados  buriles,  crearon puntas  de  arpones  de

hueso  y  asta  intrincadamente  dentadas,  empuñaduras  de  asta  para  lanzar  los  venablos,

perfectamente  modeladas,  y  finas  agujas  de  hueso,  presumiblemente  utilizadas  para

confeccionar vestimentas con pieles de animales. Los artículos de madera, fibras y pieles han

desaparecido, pero también éstos debieron distinguirse por su excelente artesanía.

En  oposición  a  las  ideas  populares,  los  «hombres  de  las  cavernas»  sabían  construir

albergues  artificiales  y  su  utilización  de  cuevas  y  salientes  rocosos  dependía  de  las

12



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

posibilidades  regionales  y  de  las  necesidades  de  la  estación.  En  el  sur  de  Rusia,  los

arqueólogos  han  descubierto  huellas  de  la  vivienda  de  un  cazador,  hecha  con  pieles  de

animales, en un hoyo poco profundo, de doce metros de largo por tres y medio de ancho. En

Checoslovaquia, hace más de veinte mil años se utilizaban albergues invernales con suelos

redondos de seis metros de diámetro. Con ricas pieles a modo de alfombras y camas, y una

gran cantidad de excremento animal seco o huesos engrasados para el fogón, dichas viviendas

pueden ofrecer  una cualidad  de refugio  superior, en  muchos  sentidos,  a  los  apartamentos

urbanos contemporáneos.

Es  difícil  conciliar  la  idea  de  que  vivían  al  borde  de  la  inanición  con  las  enormes

cantidades  de  huesos  animales  acumulados  en  diversos  mataderos  paleolíticos.  Grandes

manadas  de  mamuts,  caballos,  ciervos,  renos  y  bisontes  erraban  por  Europa y  Asia.  Los

huesos de más de un millar de mamuts —excavados en un paraje de Checoslovaquia— y los

restos  de  diez  mil  caballos  salvajes  a  los  que  se  hostigaba,  a  intervalos  diversos,  hasta

precipitarse desde un elevado acantilado cercano a Solutré (Francia), dan testimonio de la

habilidad de los pueblos paleolíticos para explotar sistemática y eficientemente esas manadas.

Más aún, los restos de los esqueletos de los propios cazadores dan pruebas del hecho de que

se encontraban extraordinariamente bien alimentados.

La noción de que las poblaciones paleolíticas trabajaban de sol a sol para alimentarse

también hoy resulta ridícula.  Como recolectores  de plantas  alimenticias no eran,  sin duda

alguna,  menos  eficaces  que  los  chimpancés.  Diversos  estudios  experimentales  han

demostrado que en su hábitat  natural los grandes simios pasan tanto tiempo acicalándose,

jugando  y  dormitando  como  proveyéndose  de  alimentos  y  comiendo.  Como  cazadores,

nuestros  antepasados  del  paleolítico  superior  debieron  ser  tan  hábiles  como  los  leones,

animales que alternan rachas de intensa actividad con prolongados períodos de descanso y

relajamiento. Los estudios relativos a la forma en que distribuyen su tiempo los cazadores y

recolectores contemporáneos han arrojado más luz sobre esta cuestión. Richard Lee,  de la

Universidad  de  Toronto,  llevó  un  registro  del  tiempo  que  emplea  el  cazador-recolector

bosquimán moderno en la búsqueda de alimentos.  A pesar de su hábitat  —el extremo del

Kalahari,  una  región  desértica  cuya  exuberancia  difícilmente  puede  compararse  a  la  de

Francia durante el período paleolítico superior—, menos de tres horas diarias por adulto es

todo  lo  que  necesitan  los  bosquimanos  para  obtener  una  dieta  rica  en  proteínas  y  otros

alimentos esenciales.

Los manchiguengas, sencillos horticultores del Amazonas peruano, estudiados por Alien y

Orna Johnson, dedican poco más de tres horas diarias por adulto a la producción de alimentos

13



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

y  obtienen,  mediante  este  esfuerzo,  menos  proteínas  animales  que  el  bosquimán.  En  las

regiones arroceras del este de Java, los modernos campesinos dedican alrededor de cuarenta y

cuatro horas semanales al trabajo agrícola productivo — algo que ningún bosquimán que se

respete soñaría hacer— y los campesinos javaneses rara vez ingieren proteínas animales.

Los  granjeros  norteamericanos,  para  quienes  cincuenta  o  sesenta  horas  semanales  de

trabajo son algo corriente, comen bien, de acuerdo con los niveles de los bosquimanos, pero

no puede decirse, indudablemente, que dispongan de tanto tiempo libre.

No deseo minimizar las dificultades inherentes a comparaciones de este tipo. Obviamente,

el trabajo relacionado con un sistema de producción alimentaria específico no se limita al

tiempo empleado en la obtención de la materia prima. También ocupa tiempo someter a un

proceso de crecimiento  las  plantas  y animales  de manera  que resulten adecuados para su

consumo y lleva aún más tiempo manufacturar y mantener instrumentos de producción tales

como venablos, redes, palos para cavar, cestas y arados. Según los cálculos de los Johnson, el

machiguenga dedica aproximadamente tres horas diarias adicionales a la preparación de la

comida y a la manufactura de artículos primordiales como ropa, herramientas y vivienda. En

sus observaciones de los bosquimanos, Lee descubrió que en una jornada una mujer podía

reunir comida suficiente para alimentar a su familia durante tres días y que pasaba el resto del

tiempo descansando, atendiendo visitas, bordando o visitando otros campamentos: «Las tareas

domésticas tales como cocinar, cascar frutos secos, amontonar leña y buscar agua ocupan

entre una y tres horas del día.»

Las pruebas que he citado conducen a una conclusión: el desarrollo de la agricultura dio

por resultado un aumento del trabajo per capita. Existen buenas razones para que así sea. La

agricultura es un sistema de producción alimentaria que puede absorber mucho más trabajo

que  la  caza  y  la  recolección  por  unidad  de  tierra.  Los  cazadores-recolectores  dependen,

esencialmente,  del ritmo natural de la reproducción animal y vegetal;  es muy poco lo que

pueden hacer  para  elevar  la  producción  por  unidad de  tierra  (aunque pueden disminuirla

fácilmente).  Con la  agricultura,  en cambio,  es  posible  controlar  el  ritmo  de reproducción

vegetal.  Esto  significa  que  la  producción  puede  incrementarse  sin  sufrir  consecuencias

adversas inmediatas, especialmente si se dispone de técnicas para combatir el agotamiento del

suelo.

La clave para saber cuántas horas dedican a la caza y la recolección pueblos como los

bosquimanos, es la abundancia y la accesibilidad de los recursos animales y vegetales que

tienen a su disposición. En tanto la densidad de la población —y, por lo tanto, la explotación

de  dichos  recursos—  se  mantenga  relativamente  baja,  los  cazadores-recolectores  pueden

14



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

disfrutar del ocio y de dietas de alta calidad. Sólo si se supone que durante la Edad de Piedra

la gente no quería o no podía limitar la densidad de sus poblaciones, adquiere sentido la teoría

que  afirma  que  la  vida  de  nuestros  antepasados  era  «breve,  repugnante  y  brutal».  Pero

semejante  suposición  es  injustificada.  Los  cazadores-recolectores  se  ven  fuertemente

motivados a limitar la población y cuentan con medios eficaces para hacerlo.

Otro punto débil  de la antigua teoría de la transición de la caza y la recolección a la

agricultura es la conjetura de que los seres humanos desean, de un modo natural, «asentarse».

Esto  no puede ser  cierto,  dada  la  tenacidad  con que  pueblos  como los  bosquimanos,  los

aborígenes de Australia y los esquimales se han aferrado a su acostumbrada forma de «vida

desenraizada»,  a  pesar  de  los  concertados  esfuerzos  de  gobiernos  y  misioneros  para

persuadirlos de que vivan en aldeas.

A cada ventaja de la  vida permanente en una aldea,  corresponde una desventaja.  ¿La

gente  anhela  compañía?  Sí,  pero  ésta  también  exaspera.  Como  ha  demostrado  Thornas

Greegor  en  un estudio  sobre  los  indios  mehinacu  de  Brasil,  la  búsqueda de la  intimidad

personal es un tema omnipresente en la vida cotidiana de quienes residen en pequeñas aldeas.

Evidentemente, cada uno de los mehinacu conoce demasiado sobre los asuntos de los demás

para mantener su propio bienestar. A partir de la huella de un talón o de una nalga son capaces

de decir dónde se detuvo una pareja y tuvo relaciones sexuales a un costado del sendero. Las

flechas perdidas delatan el lugar secreto donde pesca su propietario; un hacha apoyada, contra

un árbol es prueba de una tarea interrumpida. Nadie entra o sale de la aldea sin ser notado. Es

necesario susurrar para guardar la intimidad: con tabiques de paja no existen puertas cerradas.

La aldea está saturada de irritantes habladurías acerca de hombres que son impotentes o que

eyaculan  prematuramente,  y  acerca  de  la  conducta  de  las  mujeres  durante  el  coito,  y  el

tamaño, el olor y el color de sus genitales.

¿Existe la seguridad física por el hecho de formar parte de una multitud? Sí, pero también

hay seguridad en la movilidad,  en la capacidad de apartarse del camino de los agresores.

¿Existe alguna ventaja en contar con una fuente de trabajo cooperativa? Sí, pero las grandes

concentraciones de personas disminuyen la caza y merman los recursos naturales.

En  cuanto  al  descubrimiento  azaroso  del  proceso  de  los  cultivos,  los  cazadores-

recolectores no son tan necios como sugiere el camino descrito por la antigua teoría.  Los

detalles  anatómicos  de  las  pinturas  rupestres  de  animales  descubiertas  en  las  paredes  de

cuevas de Francia y España, dan testimonio de un pueblo cuya capacidad de observación se

aproxima a la precisión. Además, nuestra admiración de su intelecto ha sido llevada a nuevas

alturas por el descubrimiento hecho por Alexander Marshaks en el sentido de que las débiles

15



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

rayas de la superficie de objetos de hueso y asta de veinte mil años de antigüedad seguían la

trayectoria de las fases de la luna y otros acontecimientos astronómicos. Es irracional suponer

que  quienes  hicieron  los  grandes  murales  de  las  paredes  de  Lascaux,  y  que  eran  lo

suficientemente inteligentes para llevar registros cronológicos, hayan sido tan ignorantes del

significado biológico de tubérculos y simientes.

Los estudios de los cazadores-recolectores del presente y del pasado reciente revelan que

a menudo se abandona la práctica de la agricultura no por falta de conocimientos sino por

factores  de  conveniencia.  Por  ejemplo,  los  indios  de  California,  simplemente  recogiendo

bellotas, probablemente obtenían cosechas más cuantiosas y más nutritivas de las que podrían

haber obtenido sembrando maíz.  En la costa noroeste, las grandes migraciones anuales de

salmón transformaron el trabajo agrícola en una pérdida de tiempo relativa. Los cazadores-

recolectores despliegan, con frecuencia,  todas las habilidades y técnicas necesarias para la

práctica de la agricultura, salvo pasar a la siembra deliberada. Los shoshoni y los paiutes, de

Nevada y California, retornaban año tras año a los mismos parajes de cereales y tubérculos

silvestres,  evitando  cuidadosamente  dejarlos  desnudos  e  incluso,  en  ocasiones,

desherbándolos  y  regándolos.  Muchos  otros  cazadores-recolectores  utilizan  el  fuego  para

provocar deliberadamente el crecimiento de las especies preferidas y retardar el de árboles y

malas hierbas.

Finalmente, algunos de los descubrimientos arqueológicos más importantes de los últimos

años indican que en el Viejo Mundo, las primeras aldeas fueron construidas entre mil y dos

mil  años antes  del  desarrollo  de una economía  agrícola,  en tanto en el  Nuevo Mundo se

domesticaron plantas mucho antes de que se iniciara la vida aldeana. Puesto que los primeros

americanos  tuvieron  la  idea  miles  de  años  antes  de  ponerla  en  práctica  plenamente,  la

explicación  del  distanciamiento  de  la  caza  y  la  recolección  debe  buscarse  fuera  de  sus

cerebros. Más adelante volveré a referirme a estos descubrimientos arqueológicos.

Lo  que  hasta  ahora  he  expuesto  sostiene  que  en  tanto  los  cazadores-recolectores

mantuvieran baja su población en relación con las presas, podían disfrutar de un envidiable

nivel  de  vida.  Pero,  ¿cómo  hacían  para  mantener  baja  la  población?  Este  tema  emerge

instantáneamente  como  el  nexo  ausente  más  importante  en  el  intento  por  comprender  la

evolución de las culturas.

Incluso en los hábitat  relativamente favorables,  con abundantes manadas  de animales,

probablemente los pueblos de la Edad de Piedra no permitieron que sus poblaciones rebasaran

el límite de una o dos personas por milla cuadrada. Alfred Kroeber calculó que en las llanuras

y praderas canadienses los cazadores de bisontes crees y los assiniboins, montados a caballo y

16



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

equipados con rifles mantuvieron sus densidades de población por debajo de dos personas por

milla cuadrada. Algunos grupos menos favorecidos de cazadores históricos de América del

Norte,  como los  naskapis  de Labrador  y los  esquimales  de Nunamuit,  que dependían del

caribú,  mantenían sus densidades por debajo de 0,3 personas por milla cuadrada.  En toda

Francia,  durante  el  período  neolítico,  no  había,  probablemente,  más  de  veinte  mil  seres

humanos; y quizás hubiera sólo mil seiscientos.

Los medios «naturales» de control del crecimiento demográfico no pueden explicar la

discrepancia entre estas bajas densidades y la fertilidad potencial de la hembra humana. Las

poblaciones  sanas  interesadas  en  maximizar  su  tasa  de  crecimiento  promedian  ocho

embarazos por mujer fecunda. Las tasas de natalidad pueden elevarse fácilmente. Entre los

hutterites, una agrupación de frugales granjeros del oeste canadiense, el promedio es de 10,7

nacimientos por mujer. Con el propósito de mantener la tasa anual de crecimiento calculada

en 0,001 por ciento para la primitiva Edad de Piedra, cada mujer debió de tener un promedio

inferior a 2,1 hijos que sobrevivieron hasta la edad fecunda. Según la teoría convencional, una

tasa  de  crecimiento  tan  baja  se  lograba,  a  pesar  de  la  elevada  fertilidad,  a  través  de  las

enfermedades. Pero es difícil sustentar el punto de vista de que nuestros antepasados de la

Edad de Piedra llevaban vidas cargadas de enfermedades.

Sin  duda  había  enfermedades.  Pero  como  factor  de  mortalidad  debieron  ser

considerablemente menos significativas durante la Edad de Piedra que en nuestros días. La

muerte  de  niños  y  adultos  a  causa  de  infecciones  bacterianas  y  virósicas  — disentería,

sarampión,  tuberculosis,  coqueluche,  catarros,  escarlatina— aparece notablemente  afectada

por la dieta y el vigor corporal general, de modo que los cazadores-recolectores de la Edad de

Piedra probablemente contaban con altos ritmos de recuperación de estas infecciones. Por otro

lado,  la  mayoría  de las grandes enfermedades  epidémicas  mortales  —viruela,  tifus,  gripe,

peste  bubónica,  cólera  —  sólo  tienen  lugar  en  poblaciones  de  alta  densidad.  Son  las

enfermedades de las sociedades de nivel de estado: se propagan en medio de la pobreza y en

condiciones urbanas de hacinamiento y de bajo nivel sanitario. Incluso calamidades como la

malaria y la fiebre amarilla fueron probablemente menos significativas entre los cazadores-

recolectores de la Edad de Piedra. Como cazadores que eran, habrán preferido los hábitat

secos y abiertos a las tierras húmedas en las que se propagan estas enfermedades. Es probable

que la malaria sólo haya alcanzado su impacto pleno después de que los claros agrícolas en

los bosques húmedos crearan mejores condiciones alimenticias para los mosquitos.

¿Qué es lo que se sabe realmente acerca de la salud física de las poblaciones paleolíticas?

Los restos humanos esqueléticos nos ofrecen importantes indicios. A partir de índices tales

17



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

como la estatura promedio y el número de dientes faltantes en el momento de la muerte, J.

Lawrence Angel ha proyectado un perfil de niveles de salud cambiantes durante los últimos

treinta  mil  años.  Angel  descubrió que al  principio de dicho período,  los  adultos  del  sexo

masculino promediaban 1,77 metros y las del sexo femenino alrededor de 1,65. Veinte mil

años después, los hombres no fueron más altos de lo que habían sido las mujeres —1,65

metros—, en tanto éstas no promediaron más de 1,53 metros. Sólo en tiempos muy recientes

las poblaciones han vuelto a alcanzar estaturas características de los pueblos de la primitiva

Edad de Piedra. Los hombres americanos, por ejemplo, promediaban 1,75 metros en 1960. La

pérdida de la dentadura muestra una tendencia similar. Treinta mil años antes de nuestra era

los adultos morían con un promedio de 2,2 dientes faltantes; en el 6500 antes de nuestra era

con 3,5; y en tiempos de los romanos, con 6,6 dientes faltantes. Aunque los factores genéticos

también pueden tener intervención en estos cambios, se sabe que la estatura y el estado de la

dentadura y las encías dependen en gran medida de la ingestión de proteínas, lo que a su vez

determina  el  bienestar  general.  Angel  llega  a  la  conclusión  de  que  hubo  una  «auténtica

depresión de la salud» con posterioridad al «punto máximo» del período paleolítico superior.

Angel también intentó calcular el promedio de vida del mismo período, promedio que

sitúa  en  28,7  años  para  las  mujeres  y  en  33,3  para  los  hombres.  Dado que  el  muestreo

paleolítico de Angel se compone de esqueletos hallados en toda Europa y África, sus cálculos

de longevidad no son necesariamente representativos de ningún grupo real de cazadores. Si

las estadísticas vitales de grupos de cazadores-recolectores contemporáneos pueden tomarse

como representativas de grupos paleolíticos,  los cálculos de Angel pecan por defecto.  Los

estudios de Nancy Lee Howell sobre 165 bosquimanas kung muestran que la expectativa de

vida en el momento del nacimiento es de 32,5 años, cifra que sale favorecida en comparación

con las de muchas naciones modernas en vías de desarrollo de África y Asia. Para colocar

estos datos en una perspectiva correcta, según la Metropolitan Life Insurance Company, la

expectativa de vida en el momento del nacimiento, para no-blancos del sexo masculino, en

Estados unidos, en 1900, también era de 32,5 años. Así, como ha sugerido el paleodemógrafo

Don Dumond, existen indicios de que «la mortalidad no era, efectivamente, más elevada bajo

condiciones  de caza que bajo las de una vida más sedentaria,  incluida  la  agricultura».  El

aumento de enfermedades que acompaña a una vida sedentaria «puede significar que las tasas

de mortandad de los cazadores  eran a  menudo significativamente  inferiores»  a  las de los

pueblos agrícolas.

Aunque un promedio de vida de 32,5 años puede parecer muy breve,  el  potencial  de

reproducción, incluso de las mujeres que, según Angel,  sólo viven hasta los 28,7 años, es

18



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

bastante elevado. Si una mujer de la Edad de Piedra tenía su primer embarazo a los dieciséis

años de edad, y a partir de entonces un bebé vivo cada dos años y medio, fácilmente podía

tener más de cinco hijos al llegar a los veintinueve. Esto significa que aproximadamente los

tres quintos de los niños de la Edad de Pudra no podrían vivir hasta la edad de la reproducción

si había de mantenerse la tasa calculada de menos del 0,001 por ciento de crecimiento de la

población.  Utilizando  estas  cifras,  el  demógrafo  antropológico  Ferki  Hassan  llega  a  la

conclusión de que incluso si había un cincuenta por ciento de mortalidad infantil debida a

causas «naturales», otro 23 al 35 por ciento de toda la descendencia potencial tendría que

haber sido «quitada de en medio» para alcanzar un crecimiento demográfico cero.

Si  existe  algún  error,  estos  cálculos  parecen  equivocados  al  exagerar  el  número  de

muertes por causas «naturales». Dado el excelente estado de salud de que parecía gozar el

pueblo estudiado por Angel antes de convertirse en esqueletos, cabe sospechar que muchos

morían por causas «no naturales».

Durante el período paleolítico, el infanticidio puede haber sido tan elevado que alcanzara

el cincuenta por ciento... cifra que corresponde a los cálculos hechos por Joseph Birdsell, de la

Universidad  de  California  (Los  Ángeles),  sobre  la  base  de  datos  reunidos  entre  las

poblaciones aborígenes de Australia.  Un factor importante en la corta vida de las mujeres

paleolíticas  puede haber  sido  el  designio  de  provocar  abortos  con el  fin  de  prolongar  el

intervalo entre un parto y otro.

Los  cazadores-recolectores  contemporáneos  en  general  carecen  de  medios  eficaces,

químicos y mecánicos, de impedir el embarazo... mal que le pese al folklore romántico sobre

los contraceptivos herbáceos. Poseen, sin embargo, un amplio repertorio de métodos químicos

y  mecánicos  para  provocar  el  aborto.  En  todo  el  mundo  se  utilizan  numerosos  venenos

vegetales y animales que provocan traumas físicos generalizados o que actúan directamente

sobre el útero para poner fin a embarazos no deseados. También se utilizan muchas técnicas

mecánicas para provocar el aborto, como atarse fajas ceñidas alrededor del vientre, aplicar

masajes vigorosos, someterse a extremos de frío y calor, golpes en el abdomen y saltos sobre

un tablón colocado encima del vientre de la mujer «hasta que mane la sangre por la vagina».

Tanto el sistema mecánico como el químico concluyen eficazmente con los embarazos,

pero también es probable que concluyan con la vida de la embarazada. Sospecho que sólo un

grupo que se encuentra bajo graves tensiones económicas y demográficas recurriría al aborto

como principal método de regulación de la población.

Es  mucho  más  probable  que  los  cazadores-recolectores  en  condiciones  de  tensión  se

vuelquen al infanticidio y al geronticidio (la matanza de ancianos). El geronticidio sólo es

19



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

eficaz  para reducciones  de emergencia  a  corto plazo.  No puede reducir  las  tendencias  de

crecimiento  de  la  población  a  largo  plazo.  Tanto  en  el  caso  del  geronticidio  como  del

infanticidio,  la  matanza  consciente  y  directa  es,  probablemente,  una  excepción.  Entre  los

esquimales, los ancianos demasiado débiles para contribuir a su propia subsistencia pueden

«suicidarse» retrasándose cuando el grupo avanza, aunque los hijos contribuyen activamente

al fallecimiento de sus padres mediante la aceptación de la expectativa cultural de que los

ancianos no deben convertirse en una carga cuando escasean los alimentos. En Australia, entre

los murngins de Arnhem Land, se ayuda a los viejos a ir al encuentro de su destino tratándolos

como si estuvieran muertos cuando enferman; el grupo empieza a representar los últimos ritos

y el anciano responde empeorando. El infanticidio recorre una amplia gama que va desde el

asesinato  directo  hasta  la  mera  negligencia.  El  niño  puede  ser  estrangulado,  ahogado,

golpeado contra una roca o abandonado a la intemperie. Más comúnmente, el niño «muere»

por negligencia: la madre lo cuida menos de lo necesario cuando enferma, lo amamanta con

menos  frecuencia,  no  trata  de  buscar  alimentos  suplementarios  o  lo  deja  caer,

«accidentalmente», de sus brazos. Las mujeres cazadoras-recolectoras se sienten fuertemente

inducidas  a  espaciar  la  diferencia  de  edad  entre  sus  hijos,  puesto  que  deben  dedicar  un

considerable esfuerzo para llevarlos a cuestas durante el día. Richard Lee ha calculado que en

un período de cuatro años de dependencia, una bosquimana arrastrará a su hijo un total de

ocho mil kilómetros en expediciones de recolección y traslados del campamento.  Ninguna

bosquimana desea cargar con dos o tres críos por vez cuando recorre tales distancias.

El mejor método de control de la población de que disponían los cazadores-recolectores

de la Edad de Piedra consistía en prolongar la cantidad de años que la madre amamantaba al

bebé. Los estudios recientes sobre los ciclos menstruales, llevados a cabo por Rose Frisch y

Janet McArthur han iluminado el mecanismo fisiológico responsable de la disminución de la

fertilidad de la mujer lactante. Después de dar a luz, la mujer fértil no retoma la ovulación

hasta  que el  porcentaje  del  peso de su cuerpo consistente  en  grasa ha pasado un umbral

crítico. Este umbral (alrededor del 20 al 25 por ciento) representa el punto en que el cuerpo de

una mujer ha almacenado suficiente energía de reserva en forma de grasa para adaptarse a las

demandas de un feto. El costo promedio de energía de un embarazo normal es de 27.000

calorías, o sea aproximadamente la cantidad de energía que una mujer debe almacenar para

poder concebir. Un lactante absorbe alrededor de 1.000 calorías extras diarias de su madre, lo

que dificulta que ella acumule la reserva grasa necesaria. Mientras el niño dependa de la leche

de su madre, existen pocas probabilidades de que se reanude la ovulación. Al prolongar la

lactancia, las madres bosquimanas parecen lograr retardar la posibilidad del embarazo durante

20



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

más  de  cuatro  años.  El  mismo  mecanismo  parece  ser  el  responsable  del  retraso  de  la

menarquia (el principio de la menstruación). Cuanto más elevada es la relación de la grasa

corporal con el peso corporal, más pronto llega la edad de la menarquia. En las poblaciones

modernas bien alimentadas, la menarquia se ha adelantado aproximadamente a los doce años

de edad, mientras en las poblaciones que se encuentran crónicamente en el límite del déficit

calórico,  a una niña puede llevarle dieciocho años o más acumular las necesarias reservas

grasas.

Lo que considero interesante de este descubrimiento es que relaciona la baja fertilidad con

dietas ricas en proteínas y pobres en hidratos de carbono. Por un lado, si una mujer ha de

amamantar satisfactoriamente a un niño durante tres o cuatro años, debe ingerir una dieta rica

en proteínas para mantener su salud, el vigor de su cuerpo y el flujo de leche. Por otro lado, si

consume demasiados hidratos de carbono empezará a aumentar de peso, lo que desencadenará

la reanudación de la ovulación. Un estudio demográfico realizado por J. K. van Ginneken,

indica  que  la  mujer  lactante  de  países  subdesarrollados  —donde  la  dieta  se  compone

principalmente de granos feculentos y de recolección de raíces— no puede esperar extender el

intervalo entre un nacimiento y otro más allá de los dieciocho meses. Pero las bosquimanas

lactantes,  cuya  dieta  es  rica  en  proteínas  animales  y  vegetales,  y  carentes  de  elementos

feculentos, como ya he dicho, logran impedir el embarazo cuatro o más años después de cada

parto. Esta relación sugiere que durante las épocas buenas, los cazadores-recolectores pueden

confiar  en  una  lactancia  prolongada  como  principal  defensa  contra  la  superpoblación.

Inversamente, una disminución en la calidad de la provisión alimenticia tendería a producir un

aumento de la población.  A su vez, esto significaría que tendría que acelerarse la tasa de

abortos e infanticidios o que serían necesarios cortes aún más drásticos en la ración proteica.

No estoy sugiriendo que entre nuestros antepasados de la Edad de Piedra toda la defensa

contra  la  superpoblación  reposara  en  el  método  de  la  lactancia  prolongada.  Entre  los

bosquimanos de Botswana, la actual tasa de crecimiento demográfico es del 0,5 por ciento

anual. Esto significa una duplicación cada ciento treinta y nueve años. Si este ritmo se hubiera

mantenido sólo durante los últimos diez mil años de la primitiva Edad de Piedra, hacia el año

10000  antes  de  nuestra  era,  la  población  de  la  tierra  habría  alcanzado  los

604.463.000.000.000.000.000.000 de habitantes.

Supongamos que el plazo de vida fértil fuera desde los 16 hasta los 42 años de edad. Sin

una  lactancia  prolongada,  una  mujer  podría  tener  doce  embarazos.  Con  el  método  de  la

lactancia,  el número de embarazos se reduce a seis. La menor frecuencia del coito en las

mujeres  de  más  edad  podría  reducir  el  número  a  cinco.  Los  abortos  espontáneos  y  la

21



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mortalidad infantil provocada por enfermedades y accidentes podría disminuir el potencial de

reproducción a cuatro... aproximadamente dos más que el número permisible bajo un sistema

de crecimiento demográfico cero. Los dos nacimientos «extra» pueden entonces controlarse

mediante alguna forma de infanticidio basada en la negligencia. El método óptimo consistiría

en descuidar únicamente a las niñas, dado que la tasa de crecimiento de la población que no

practica  la  monogamia  está  determinada casi  enteramente  por el  número de hembras  que

llegan a la edad de la reproducción.

Nuestros antepasados de la Edad de Piedra eran, pues, perfectamente capaces de mantener

una población estacionaria,  aunque al  precio de la  pérdida  de vidas  infantiles.  Este  costo

acecha en el fondo de la prehistoria como una espantosa mancha en lo que, de otro modo,

podría confundirse con el Jardín del Paraíso.

22



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

3

EL ORIGEN DE LA AGRICULTURA

El período transcurrido entre hace 30.000 y 12.000 años marcó el punto culminante de

millones de años de lenta evolución tecnológica durante los cuales nuestros antepasados de la

Edad de Piedra perfeccionaron, gradualmente, los útiles y las técnicas para vivir de la caza de

grandes animales terrestres. En el Viejo Mundo existen sitios habitacionales de cientos de

miles de años atrás, en donde los arqueólogos descubrieron restos de algunos paquidermos,

jirafas y búfalos, pero probablemente estos animales murieron de muerte  natural  o fueron

atrapados o heridos por depredadores no humanos. Durante esa época nuestros antepasados

pueden haber buscado así su alimento, sin haber cazado grandes animales para obtener carne.

Pero hace aproximadamente 30.000 años la situación había cambiado y diversos grupos de

cazadores-recolectores —tanto en el Viejo como en el Nuevo Mundo— poseían los medios

para cazar y dar muerte en forma regular, incluso a los animales de mayor tamaño.

En Europa y Asia, vastas manadas de renos, mamuts, caballos, bisontes y ganado salvaje,

pastaban en lozanas hierbas regadas por las aguas derretidas de los glaciares. La persecución

de estos animales llegó a dominar la búsqueda de alimentos. Los cazadores rodeaban a sus

presas prendiendo fuego, las atraían hacia los acantilados y les lanzaban un arsenal de puntas

proyectiles  de  piedra  y  hueso,  lanzas,  dardos,  largas  cuchillas,  arcos  y  flechas.  Durante

millares de años, los depredadores humanos y las presas animales permanecieron en equilibrio

ecológico.

Luego, hace alrededor de 13.000 años, una corriente calida en todo el globo señaló el

comienzo de la etapa terminal del último período glacial. Los glaciares que habían cubierto la

mayor parte del hemisferio norte con láminas de hielo de un kilómetro y medio de altura,

comenzaron a retroceder en dirección a Groenlandia. A medida que el clima se volvió menos

severo,  los  bosques  de  árboles  de  hojas  perennes  y  de  abedules  invadieron  las  llanuras

cubiertas de hierba que servían de alimento a las grandes manadas. La pérdida de estas tierras

de  pastura,  en  combinación  con  el  número  de  víctimas  cobrado  por  los  depredadores

humanos,  produjo una catástrofe ecológica.  El lanudo mamut,  los lanudos rinocerontes,  el

bisonte estepario,  el  alce gigante,  el  asno salvaje  europeo y todo un género de cabras  se

extinguieron  repentinamente.  Aunque  sobrevivieron  los  caballos  y  el  ganado  vacuno,  su

número decreció agudamente en Europa. Otras especies, como el antílope saiga y el  buey

23



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

almizclero, sobrevivieron únicamente en cavidades dispersas del lejano norte. Los científicos

no coinciden  acerca  del  impacto  relativo  de los  cambios  climatológicos  y la  depredación

humana en cuanto a la extinción de estos animales. Decididamente, la depredación humana

jugó un papel, puesto que los elefantes y los rinocerontes habían logrado sobrevivir a diversas

corrientes cálidas anteriores, provocadas por previos retrocesos glaciales.

El colapso de las culturas de caza mayor en el norte de Europa fue seguido por el período

mesolítico (o media Edad de Piedra), durante el cual la gente obtenía sus proteínas de los

pescados, los mariscos y los ciervos que vivían en los bosques. En Oriente Medio (lo que hoy

comprende el sur de Turquía, Irak, Irán, Siria, Jordania e Israel), donde la era de los cazadores

de caza mayor había concluido mucho antes que en el norte, las condiciones de subsistencia

se volvieron aún más diversificadas.  Allí  la gente pasó de la caza del ciervo común y de

grandes  reses  salvajes  a  la  de  especies  más  pequeñas  como  ovejas,  cabras  y  antílopes.

Empezaron  a  prestar  creciente  atención  a  los  pescados,  los  cangrejos,  mariscos,  aves,

caracoles,  bellotas,  pistachos  y  otros  frutos  secos,  legumbres  y  granos  silvestres.  Kent

Flannery, de la Universidad de Michigan, ha designado este sistema como caza y recolección

«de amplio espectro». La retirada de los glaciares y la intensificación de la caza mayor no

tuvo  precisamente  las  mismas  consecuencias  en  Europa  que  en  Oriente  Medio,  pero

probablemente  ambas  regiones  sufrieron  similares  agotamientos  del  medio  ambiente  que

elevaron  los  costos  de  la  obtención  de  proteínas  animales.  Según  Karl  Butzer,  casi  toda

Turquía, el noreste de Irak e Irán estaban desprovistas de árboles durante el último período

glacial,  lo  que  habría  facilitado  la  caza  de  animales  en  manada.  Evidentemente,  la

reforestación que se produjo a finales del período glacial no fue tan extensa como en Europa,

pero en realidad pudo haber convertido en más grave la crisis ecológica de Oriente Medio en

virtud de un déficit de campo abierto y de especies forestales.

Si nos referimos a América del Norte y a América del Sur, podemos observar el mismo

proceso. La fase terminal del último período glacial representó el punto culminante de la caza

mayor especializada en el Nuevo Mundo. En algunos parajes de Venezuela, el Perú, México,

Idaho y Nevada,  los  arqueólogos  hallaron  puntas  de  proyectiles  bellamente  trabajadas  en

forma de hoja, buriles y hojas filosas que se pueden fechar entre los años 13000 y 9000 antes

de nuestra era. Algunos de los utensilios nombrados se relacionan con especies extinguidas de

antílopes, caballos, camellos, mamuts, mastodontes, perezosos gigantes y enormes roedores.

Entre los años 11000 y 8000 antes de nuestra era, los cazadores de caza mayor equipados con

puntas estriadas y acanaladas, desarrollaron su actividad en una amplia extensión de tierra de

América del Norte, pero hacia el año 7000 antes de nuestra era, la depredación y los cambios

24



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

climatológicos producidos por los glaciares en retirada dieron por resultado la total extinción

de treinta y dos géneros de grandes animales del Nuevo Mundo, incluyendo caballos, bisontes

gigantes, bovinos, elefantes, camellos, antílopes, cerdos, perezosos y roedores gigantes.

Paul C. Martin, de la Universidad de Arizona, sostiene que los antepasados de los indios

americanos  mataron  a  esos  enormes  animales  —que  reciben  el  nombre  colectivo  de

«megafauna del pleistoceno»— en un breve período de intensa depredación. Martin atribuye

esta  rápida  extinción  al  hecho de  que  los  animales  nunca  habían  sido  cazados  por  seres

humanos con anterioridad a la llegada de los grupos de nómadas siberianos que cruzaron el

puente de tierra del Estrecho de Bering hace 11.000 años. No obstante, hoy sabemos que el

descubrimiento  de  América  por  nómadas  de  Asia  tuvo lugar  mucho  antes,  como mínimo

15.000 y posiblemente 70.000 años atrás. Aunque así queda refutada la totalidad de la teoría

de  Martin,  su  idea  de  la  rápida  extinción  merece  una  atenta  consideración.  Utilizando

computadoras  para  simular  diversos  ritmos  de  matanza  practicados  por  una  pequeña

población  humana  inicial,  Martin  ha  demostrado  que  todos  los  grandes  animales  desde

Canadá hasta la Costa del Golfo podrían haber sido barridos en tres siglos si los cazadores

hubieran  permitido  que  su  propia  población  se  duplicara  en  cada  generación,  tasa  de

crecimiento  que  encaja  perfectamente  con  la  capacidad  reproductora  de  los  cazadores

paleolíticos.

Introducimos  100 paleoindios  en Edmonton.  Los cazadores  capturan un

promedio de 13 unidades animales anuales por persona. Una persona de una

familia  de  cuatro  lleva  a  cabo  la  mayor  parte  de  la  matanza,  a  un  ritmo

promedio de una unidad animal por semana...

La  caza  es  fácil;  el  grupo  se  duplica  cada  veinte  años  hasta  que  las

manadas locales se agotan y deben explorarse nuevos territorios. En 120 años,

la población de Edmonton llega a 5.409 habitantes. Se concentra en un frente

de 59 millas  de profundidad,  con una densidad de 0,37 personas  por milla

cuadrada.  Detrás del frente, la megafauna está exterminada.  En 220 años el

frente alcanza el norte de Colorado... En 73 años más, el frente avanza las mil

millas restantes [hasta el Golfo de México], alcanza una profundidad de 76

millas y su población llega a un máximo de poco más de cien mil personas. El

frente  no  avanza  más  de  20  millas  anuales.  En  293  años,  los  cazadores

destruyen la megafauna de 93 millones de unidades animales.

25



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

La descripción de Martin sigue siendo útil como demostración de la vulnerabilidad de las

grandes especies de crianza lenta para los cazadores-recolectores que deciden intensificar sus

ritmos de matanza como resultado de las presiones reproductoras y las amenazas a su nivel de

vida.  Sospecho  que  la  extinción  no  fue  provocada  por  un  profundo  crecimiento  de  la

población humana sino, sencillamente, por un intento de mantener las pautas dietéticas y bajas

tasas de aborto e infanticidio frente al número menor de animales de presa.

Después del declive de los cazadores de caza mayor del Nuevo Mundo, en las Américas

aparecieron  culturas  cuyos  sistemas  de  subsistencia  recuerdan  a  las  de  los  cazadores  y

recolectores  «de  amplio  espectro»  de  Oriente  Medio.  Los  detalles  del  proceso  de

intensificación y agotamiento aparecen con más claridad en el notable estudio llevado a cabo

en el Valle de Tehuacán bajo la dirección de Richard MacNeish, del Museo de Arqueología de

Peabody. El Valle de Tehuacán — una larga y estrecha depresión localizada en el sudeste del

estado mexicano de Puebla, a una altitud de 1.300 metros— está rodeado por altas montañas

que le proporcionan un clima cálido y seco. Allí, durante el período Ajuereado (7000-5000

antes de nuestra era), se cazaron caballos y antílopes hasta su extinción. Luego los cazadores

intensificaron  la  depredación  de  grandes  liebres  y  tortugas  gigantes,  las  que  a  su  vez  se

extinguieron muy pronto. MacNeish calcula que en aquella época la carne comprendía entre

el 76 y el 89 por ciento de la ingestión calórica total de los cazadores en las estaciones mínima

y máxima del año. Durante los siguientes períodos de El Riego (5000-3400 antes de nuestra

era), Coxcatlán (3400-2300 antes de nuestra era) y Abejas (2300-1850 antes de nuestra era), el

porcentaje máximo-mínimo de calorías estacionales de carne descendió a 69-31, 62-23 y 47-

15 por ciento respectivamente. Aproximadamente en el año 800 antes de nuestra era, cuando

aldeas plenamente sedentarias,  basadas en la agricultura,  se establecieron finalmente en el

valle, la proporción de calorías proporcionadas por proteínas animales había descendido aún

más  y  prácticamente  había  desaparecido  la  diferencia  de  hábitos  alimentarios  entre  las

estaciones de caza y las de veda natural. Por último, como veremos más adelante, la carne se

convertiría en un lujo en el antiguo México y su producción y consumo fue la ocasión para

que se implantaran algunas de las más brutales instituciones de la historia humana.

La implacable disminución en la proporción de proteína animal de la dieta de Tehuacán

fue el resultado de una continua serie de intensificaciones y agotamientos, acompañada por

perfeccionamientos en la tecnología de la caza. A medida que se agotaba cada especie, los

cazadores  intentaban  compensar  el  menor  rendimiento  de  los  esfuerzos  que  realizaban,

utilizando armas y técnicas de caza más eficientes. Pusieron en operación lanzas, lanzadores

de arpones, dardos y, finalmente, el arco y la flecha; todo en vano.

26



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Según los cálculos de MacNeish, el rendimiento del trabajo (calorías obtenidas por caloría

empleada) de las batidas de conejos del período Ajuereado fue de 2,5:1. La emboscada con

lanza comenzó con un rendimiento de 3,2:1 en el temprano período Ajuereado pero cayó a 1:1

en Abejas y luego no hubo más rendimiento. La caza del ciervo con dardos se inició con un

rendimiento  de  7:1  pero  descendió  aproximadamente  a  4:1  a  medida  que  disminuyó  el

número de animales. Más adelante el arco y la flecha ofrecieron un nuevo rendimiento de

alrededor de 8:1 o 9:1, pero entonces la caza era tan escasa que la carne sólo podía contribuir

de manera poco significativa a la dieta.

En la prolongada y fútil acción dilatadora contra las consecuencias del agotamiento de las

especies animales, los esfuerzos primarios de subsistencia de los pobladores de Tehuacán se

desviaron gradualmente de los animales y se volcaron en las plantas. La intensificación de la

producción  de  plantas  dio  por  resultado  una  proporción  lentamente  creciente  de  plantas

domésticas en el «amplio espectro» que inicialmente se obtuvo en su totalidad a través de las

actividades recolectoras. En los últimos tiempos de El Riego, los grupos de cazadores habían

logrado domesticar cidracayotes, amarantos, chiles y aguacates. Durante el período Coxcatlán

sumaron maíz y judías, cosechas que fueron cobrando importancia uniformemente a medida

que aumentaba el número de las comunidades y se hacían más sedentarias.

MacNeish calcula que el porcentaje de contribución calórica de plantas domesticadas o

cultivadas fue sólo del 1 por ciento durante el período de El Riego, del 8 por ciento durante

Coxcatlán y del 21 por ciento durante Abejas. Incluso en el momento que aparecieron las

primeras  comunidades  permanentes,  las  plantas  domesticadas  o  cultivadas  sólo

proporcionaban el 42 por ciento de la ingestión calórica total.

Como en el caso de la caza, la intensificación de la labranza dio lugar a una serie de

progresos tecnológicos. La horticultura, o la jardinería rudimentaria, fueron seguidas por la

agricultura, que dependió cada vez más de la irrigación. El rendimiento del trabajo de estos

diferentes sistemas de producción alimentaria ascendió de 10:1 a 30:1 y a 50:1. MacNeish no

rechaza  la  posibilidad  de  que  las  sucesivas  disminuciones  del  rendimiento  del  trabajo

inspiraran  el  vuelco  hacia  la  agricultura  y  la  irrigación.  Yo no  insistiría  en  que  tales

declinaciones sean siempre necesarias para explicar el cambio hacia modos más eficaces de

labranza. A fin de cuentas, la disminución de la producción de proteínas animales sólo podía

compensarse mediante el aumento de la producción de proteínas vegetales. Lo importante es

que —a pesar del hecho de que la agricultura irrigada fue cinco veces más productiva por

hombre-hora  que  la  horticultura—  la  secuencia  de  nueve  mil  años  de  intensificaciones,

27



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

agotamientos e innovaciones tecnológicas dieron por resultado un deterioro general de las

condiciones de nutrición.

Parece claro que la extinción de la megafauna del pleistoceno provocó el cambio a un

modo  de  producción  agrícola  tanto  en  el  Viejo  como  en  el  Nuevo  Mundo.  Pero  las  dos

secuencias  suponen  diferencias  cruciales,  vitales  para  la  comprensión  de  toda  la  historia

humana posterior. Las aldeas del Valle de Tehuacán no fueron erigidas hasta varios miles de

años después de haber sido domesticadas las primeras plantas. Esta misma secuencia tuvo

expresión en las Américas. (En el Perú, los cazadores de mamíferos marinos pueden haber

erigido aldeas en épocas más remotas, pero este hecho no juega ningún papel en la secuencia

principal de la evolución cultural.) En el Viejo Mundo la secuencia se cumplió en sentido

inverso. Primero la gente se reunió en aldeas y dos mil años después domesticó las plantas

silvestres cuyas simientes había recolectado. Con el propósito de comprender esta diferencia,

echemos una mirada más profunda a las dos regiones más conocidas: primero Oriente Medio

y luego Mesoamérica (América Central y México).

Hoy se sabe que las primeras aldeas de Oriente Medio se erigieron en conjunción con una

forma de subsistencia que implicaba la recolección de semillas de cebada silvestre, trigo y

otros cereales. Esas semillas maduraban durante un período de tres semanas, a finales de la

primavera. En Anatolla todavía existen parajes de trigo silvestre lo bastante espesos para que

un individuo que emplea una hoz de hoja de pedernal coseche más de ochocientos gramos de

grano por hora, o que una familia de recolectores experimentados reúna, en un período de tres

semanas,  todo  el  grano  que  necesita  anualmente.  Los  cazadores-recolectores  «de  amplio

espectro»  levantaron  las  primeras  aldeas  permanentes  para  contar  con  un  lugar  donde

almacenar el grano, molerlo en forma de harina y convertirlo en tortas o gachas. Sus casas,

paredes,  hoyos  de  almacenamiento,  hornos  (para  romper  los  cascabillos)  y  pesadas

amoladoras (para preparar la harina) eran inversiones que, a diferencia de los campamentos

provisionales, no podían abandonarse fácilmente.

En  el  Monte  Carmelo  (Israel),  por  ejemplo,  en  el  milenio  decimoprimero  anterior  a

nuestra era, los cazadores-recolectores prehistóricos conocidos con el nombre de natufians

abrieron depresiones en forma de cuenca en el  frente  de sus viviendas de roca,  tendieron

caminos pavimentados y construyeron círculos de piedras alrededor de fogones permanentes.

En el  valle  del río Jordán, en el  asiento de doce mil  años de antigüedad de Mallaha,  los

pueblos  que  comían  semillas  pusieron  cimientos  de  piedra  en  sus  casas  redondas  y

construyeron  hoyos  de  almacenamiento  con  argamasa.  En  esos  parajes  también  se

encontraron «hoces» de pedernal que adquirieron un lustre revelador de tanto cortar tallos de

28



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cereales  silvestres.  Existen  testimonios  similares  que  se remontan  a  los  años  10000-8000

antes de nuestra era,  de vida aldeana preagrícola de recolección de granos y de horneo o

almacenamiento de éstos en Zawi Chemi Shanidar de Irak, a lo largo del desagüe superior del

río Tigris, y en Karim Shahir, en los flancos de las montañas Zagros. En Tell Mureybat, en las

cabeceras del Eufrates (Siria), los arqueólogos han descubierto casas con paredes de arcilla de

diez mil años de antigüedad, piedras de moler, hoyos para asar y dieciocho tipos distintos de

simientes silvestres, incluyendo a los antepasados del trigo y la cebada.

La secuencia del Nuevo Mundo fue muy diferente. Las primeras plantas domesticadas del

Nuevo  Mundo  —las  encontradas  por  MacNeish  en  el  Valle  de  Tehuacán—  tienen

aproximadamente  nueve mil  años  de  edad.  Algunas  formas  primitivas  del  maíz,  con una

pequeña mazorca que sólo contenía dos o tres hileras de granos, se cultivaban hace alrededor

de siete mil años. Pero sólo hace cinco mil cuatrocientos años que los habitantes de Tehuacán

construyeron viviendas permanentes. Y aún entonces, las viviendas sólo eran habitadas una

parte del año, dado que la recolección semimigratoria continuaba proveyendo el 50 por ciento

de las plantas utilizadas como alimentos.

Incidentalmente,  la  prolongada  pero  peculiarmente  distinta  secuencia  de  pasos,  y  el

conjunto de plantas  completamente  diferente  correspondiente  a  las  fases  incipientes  de la

agricultura en el Viejo y el Nuevo Mundo, debe desechar definitivamente la vieja noción de

que  un desarrollo  derivaba  del  otro.  Si  de  alguna  manera  poblaciones  de  Oriente  Medio

lograron llegar a Tehuacán hace nueve mil años, llegaron con las manos vacías y, obviamente,

no fueron muy útiles.  Los indios americanos aún tendrían que pasar varios miles de años

mejorando  y  expandiendo  su  propio  inventario  de  cultivos.  Algunos  eruditos  —

propagandistas acérrimos que consideran que no es probable que algo tan complejo como la

agricultura se haya desarrollado independientemente más de una vez— intentan explicar la

ausencia  de  trigo,  cebada,  centeno  o  cualquier  otra  planta  alimenticia  o  de  animales

domesticados del Viejo Mundo en Mesoamérica, proponiendo que se transmitió la idea de los

cultivos y no los cultivos propiamente dichos. Pero ya he apuntado que lo que hace que los

cazadores-recolectores se vuelquen a la agricultura no son ideas sino costos/beneficios. La

idea de la agricultura es inútil cuando se puede obtener toda la carne y los vegetales que se

desean con unas pocas horas de caza y de recolección semanales.

Creo que la razón por la cual las dos secuencias fueron diferentes consiste en que en el

Viejo y en el Nuevo Mundo existían distintas especies de plantas y comunidades animales

después de la destrucción de la caza mayor. En Oriente Medio, la combinación de animales y

plantas  se  dio  de  manera  tal  que,  instalándose  en  aldeas,  los  cazadores-recolectores  «de

29



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

amplio espectro» podían incrementar su consumo de carne y de plantas alimenticias al mismo

tiempo.  Pero  en  Mesoamérica,  instalarse  en  aldeas  permanentes  recolectores  de  semillas

significaba prescindir de la carne.

Ocurre que las zonas de Oriente Medio en las que surgió la agricultura, no sólo contenían

trigo, cebada, guisantes y lentejas en estado silvestre, sino también los precursores del ganado

lanar y vacuno, así como de los cerdos y cabras en domesticidad. Cuando se establecieron

colonias permanentes pre-agrícolas en medio de densos campos de granos, las manadas de

ovejas y cabras salvajes —cuya fuente alimenticia más importante eran las hierbas silvestres,

incluyendo a los antepasados del trigo y la cebada— se vieron obligadas a tener un contacto

más estrecho con los aldeanos. Ayudados por perros, éstos podían controlar los movimientos

de esas manadas.  A las cabras y las ovejas se las mantenía  en los límites  de los campos

cerealeros  y  se  les  permitía  comer  el  rastrojo  pero no  el  grano en maduración.  En otras

palabras, los cazadores ya no tenían que salir a buscar a los animales; éstos, atraídos por los

campos de alimentos concentrados, se acercaban a los cazadores.

Los granos en maduración pueden haber sido tan irresistibles, de hecho, que los animales

se convirtieron en una amenaza para las cosechas. Esto dio a los cazadores un doble incentivo

y también  una doble oportunidad de intensificar  su producción de carne,  amenazando en

consecuencia a las ovejas y a las cabras con la matanza excesiva y la extinción. Y esto es,

probablemente, lo que les habría ocurrido a estas especies, como a tantas otras antes que a

ellas, si no hubiese sido por el advenimiento de la domesticación, el más importante proceso

conservador de todos los tiempos.

Los pasos reales  mediante los cuales los animales  se salvaron de la extinción pueden

haber sido sencillos. Muchos cazadores-recolectores y horticultores aldeanos de nuestros días

tienen animales domésticos. Del mismo modo que no fue la falta de conocimientos acerca de

las plantas lo que retrasó el desarrollo de los cultivos, no fue la falta de conocimientos acerca

de los animales lo que impidió que las culturas primitivas criaran gran número de ovejas y

cabras como animales domésticos y las utilizaran para alimentarse y otros usos económicos.

La principal limitación fue, más bien, el hecho de que las poblaciones humanas pronto se

quedarían  sin  aumentos  vegetales  silvestres  para  sí  mismas  si  tenían  que  alimentar

poblaciones animales en cautividad. Pero el cultivo de cereales abrió nuevas posibilidades.

Las cabras y las ovejas se alimentaban del rastrojo y de otras porciones no comestibles de

plantas domesticadas. Podían ser acorraladas, alimentadas con rastrojos, ordeñadas y matadas

o demasiado delicados, o que crecían con excesiva lentitud, selectivamente. Los anímales que

eran demasiado agresivos serían comidos antes de que alcanzaran la edad reproductora.

30



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Esta teoría explica por qué razón la domesticación de plantas y animales se produjo en los

mismos tiempos y lugares del Viejo Mundo. Ambas domesticaciones formaban parte de una

intensificación regional generalizada que sentó las bases de la aparición de un nuevo sistema

de producción. En Zawi Chemi Shanidar —una de las primeras aldeas de Irak— había ovejas

domesticadas  hace casi  once mil años. En Ali Kosh (Irán) se hallaron vestigios de cabras

domesticadas  que se remontan de nueve mil  quinientos a nueve mil años atrás,  junto con

variedades domesticadas de trigo, cebada y avena. Algunos arqueólogos han identificado el

mismo complejo —plantas y animales domesticados— en Jarmo, de Irak, que datan de hace

ocho mil ochocientos años.

Retornemos  ahora  a  Mesoamérica.  Al  igual  que  sus  casi  contemporáneos  de  Oriente

Medio, los cazadores-recolectores «de amplio espectro» del período Ajuereado en Tehuacán

hicieron  buen  uso  de  los  cereales,  dos  de  los  cuales  —el  amaranto  y  el  maíz—  fueron

posteriormente domesticados.  MacNeish observa que la recolección de semillas ofrecía un

rendimiento del trabajo comparable a la agricultura y que, al igual que ésta, proporcionaba

cosechas que podían ser almacenadas. ¿Por qué, entonces, el pueblo de Tehuacán no se asentó

cerca de los parajes en que crecía el amaranto o el grano? ¿Era debido a que carecían de

genios que les dijeran cómo hacerlo? ¿O fue, como ha sugerido un arqueólogo, a causa de

misteriosos «cambios en la organización sociopolítica que no tenían nada que ver con el clima

o  la  densidad  de  la  población»?  Estas  son  alternativas  muy  pobres,  dadas  las  notorias

diferencias  entre  los  vestigios  de los  restos  de las  especies  animales  de México  y las  de

Oriente Medio. La domesticación de anímales en Tehuacán no mantuvo el mismo ritmo que la

domesticación del amaranto y los cereales por la sencilla razón de que todas las manadas de

animales  domesticables  se  habían  extinguido  localmente  como  resultado  de  los  cambios

climatológicos  y  de  la  matanza  excesiva.  Si  deseaban  comer  carne,  las  poblaciones  de

Tehuacán necesitaban trasladarse libremente en respuesta a las costumbres estacionales de sus

presas, principalmente ciervos selváticos, conejos, tortugas y otros animales y aves pequeños.

De ahí su resistencia a invertir el tipo de esfuerzo que los recolectores de semillas del Oriente

Medio ponían en sus casas, en sus hoyos para asar y en sus instalaciones de almacenamiento.

De ahí también su postergación de una vida aldeana plena hasta después de haber agotado

incluso los animales más pequeños, mucho después de haber domesticado muchas especies de

plantas.

No  estoy  diciendo  que  Mesoamérica  estuviera  totalmente  desprovista  de  especies

domesticables. Hacia finales de la secuencia del Valle de Tehuacán, se criaban perros y pavos

como alimento. Pero el potencial dietético de esos animales era insignificante en comparación

31



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

con los rumiantes y herbívoros del Viejo Mundo. Los perros pueden ser importantes fuentes

de proteínas sólo si se los cría como comedores de carroña y los pavos compiten con los seres

humanos por los cereales. Los únicos animales del Nuevo Mundo comparables a las ovejas y

las cabras eran las llamas y las alpacas, que sobrevivieron exclusivamente en Sudamérica y no

pudieron  desempeñar  ningún  papel  en  las  etapas  formativas  de  la  vida  aldeana  de

Mesoamérica.

Por  supuesto,  los  indios  sudamericanos  domesticaron  finalmente  a  las  llamas,  a  las

alpacas  y  a  los  conejillos  de  Indias  (también  ausentes  de  Mesoamérica).  Estos  animales

sirvieron como importante fuente cárnica de los pueblos andinos desde aproximadamente el

año 2500 antes de nuestra era en adelante.  No se conoce lo suficiente acerca de las fases

incipientes de la agricultura de los Andes para explicar a qué se debió la ausencia de aldeas

pre-agrícolas  basadas  en  la  recolección  de  simientes  y  en  la  caza  de  llamas  y  alpacas

semidomesticadas. Una de las posibilidades es que resultaba muy difícil criar llamas y alpacas

en cautividad. Su pariente salvaje mas cercano, la vicuña —cuya lana es muy codiciada—, no

puede domesticarse en virtud de que los animales se niegan a celebrar sus elaborados rituales

de cortejo cuando están confinados. Otra de las posibilidades es que los parajes silvestres de

quinoa no eran lo bastante productivos para inducir al establecimiento de una aldea cercana.

Pero el esclarecimiento de este punto exige una investigación más profunda.

El  agotamiento  de  recursos  animales  en  las  zonas  del  Nuevo  Mundo  en  las  que  se

desarrolló  la  agricultura,  tuvieron  consecuencias  de  largo  alcance.  Determinó  trayectorias

divergentes  en los dos hemisferios e impartió  a cada uno de éstos un ritmo de desarrollo

diferente.  Esto explica  el  motivo  que determinó  que Colón «descubriera»  América  y que

Powhatan no «descubriera» Europa, que Cortés conquistara a Moctezuma y no a la inversa.

En el Viejo Mundo, la domesticación de ovejas y cabras fue rápidamente seguida por la de

porcinos, vacunos, camellos, asnos y caballos. Estos animales fueron incorporados al sistema

agrícola y sentaron las bases de progresos tecnológicos adicionales. En las aldeas plenamente

sedentarias, podía diversificarse el grano para alimentar a los asnos y a los bueyes, que a su

vez podían ser enganchados para arrastrar arados y otros objetos pesados. Las cargas fueron

transportadas en primer lugar sobre narrias, luego sobre cilindros y, finalmente, sobre ruedas.

Esto condujo a un transporte cada vez más eficiente y, más importante aún, puso los cimientos

de la ingeniería mecánica y, en consecuencia, de todas las máquinas complejas. En el Nuevo

Mundo,  la  rueda  fue  inventada  por  los  indios  americanos,  quizá  como  contribución  a  la

alfarería y, sin duda alguna, como un juguete, pero su desarrollo posterior se interrumpió por

la falta de animales adecuados para arrastrar cargas pesadas. Las llamas y las alpacas eran

32



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

inútiles como fuentes de tracción y el bisonte —de todos modos difícilmente domable— vivía

fuera de las áreas nucleares de cultivos incipientes y de formación de estados. El fracaso en

desarrollar la tecnología de la rueda significó que el Nuevo Mundo quedó muy retrasado en

todos  los  procesos  de  alzamiento,  de  acarreo,  de  molienda  y  de  fabricación  en  los  que

desempeñaran  un  papel  importante  las  poleas,  los  engranajes,  las  ruedas  dentadas  y  las

tuercas.

Las diferencias entre las faunas de ambos hemisferios al final de la matanza excesiva del

pleistoceno también tuvieron otras consecuencias. No es posible comprender los modelos de

economía  política,  religión  y preferencias  alimenticias  de ambos  hemisferios  sin  tener  en

cuenta el papel desempeñado por los animales domésticos como fuente de proteína animal. En

capítulos posteriores volveré a referirme a estos temas.

Lo que hasta este momento he demostrado es que la aparición de la vida aldeana fue una

respuesta a los agotamientos producidos cuando se intensificó el modo de subsistencia basado

en la caza-recolección. Pero en Oriente Medio, una vez hecha la inversión en el tratamiento

del grano y en las instalaciones correspondientes para su almacenamiento, la elevación de los

niveles de vida y la abundancia de calorías y proteínas hicieron sumamente difícil que no se

tolerara o estimulase el aumento de la población. Las dietas ricas en calorías y medianamente

altas  en  proteínas,  redujeron  la  efectividad  de  la  lactancia  prolongada  como  método

contraceptivo. En esa etapa las mujeres se habían vuelto más sedentarias y podían cuidar tanto

a un nuevo bebé como, al mismo tiempo, a un hijo de tres o cuatro años de edad. Las tareas

agrícolas absorbían el trabajo de los niños y las poblaciones podían extenderse hacia tierras

vírgenes.  Partiendo de cien  mil  personas  en  el  año 8000,  la  población  de  Oriente  Medio

probablemente superó los tres millones de habitantes cerca del año 4000 antes de nuestra era,

o sea que en cuatro mil  años multiplicó  por cuarenta su población.  Este  aumento  supuso

renovadas  presiones  en  los  niveles  de  vida  y  dio  principio  a  una  nueva  ronda  de

intensificación  y  a  nuevo  ciclo  de  agotamientos.  Los  recursos  forestales  demostraron  ser

especialmente  vulnerables  al  incremento  de  animales  domésticos.  Grandes  zonas  se

convirtieron en malezas y las tierras comenzaron a erosionarse. Una vez más la carne resultó

escasa, descendieron los niveles nutritivos, aumentaron las enfermedades transmitidas por los

animales domésticos, las presiones reproductoras se intensificaron vertiginosamente y toda la

región se vio en el umbral de nuevas y enormes transformaciones que afectarían todos los

aspectos de la vida. Y todo esto no tuvo lugar sin otro costo al que aún debo referirme: el

costo de la guerra en expansión.

33



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

4

EL ORIGEN DE LA GUERRA

Cualquier antropólogo puede nombrar una serie de pueblos «primitivos» que, por lo que

se sabe,  nunca  hicieron  la  guerra.  Mi lista  preferida  incluye  a  los  habitantes  de  las  Islas

Andamán, que viven cerca de la costa de la India, los shoshoni de California y Nevada, los

yahgan  de  Patagonia,  los  indios  mission  de  California,  los  semai  de  Malasia  y  los

recientemente  contactados  tasaday de  Filipinas.  La  existencia  de los  grupos mencionados

sugiere  que  el  homicidio  intergrupal  organizado  quizá  no  formó  parte  de  las  culturas  de

nuestros antepasados de la Edad de Piedra.  Quizá.  Pero la  mayoría  de las pruebas  ya  no

sustentan esta perspectiva. Es verdad que unos pocos pueblos modernos de nivel de grupo no

muestran interés por la guerra e intentan evitarla, pero varias culturas de mi lista se componen

de refugiados que han sido arrojados a zonas lejanas por vecinos más combativos. La mayoría

de los cazadores-recolectores conocidos por los investigadores modernos lleva a cabo alguna

forma de combate intergrupal en el cual los equipos de guerreros intentan, deliberadamente,

matarse entre sí. William Divale ha identificado treinta y siete grupos de este tipo.

Los partidarios de la tesis de que la guerra se originó con las comunidades aldeanas y con

el crecimiento del estado sostienen que los cazadores-recolectores  contemporáneos no son

realmente representativos de los pueblos prehistóricos. Algunos expertos sostienen, incluso,

que  todos  los  incidentes  de  la  lucha  armada  entre  los  cazadores-recolectores  reflejan  la

alteración de las formas «primitivas» como consecuencia del contacto directo o indirecto con

las  sociedades  de  nivel  estatal.  Los  arqueólogos  todavía  no  han  podido  resolver  esta

controversia.  El  problema  reside  en  el  hecho  de  que  las  armas  de  la  guerra  prehistórica

habrían  sido idénticas  a  las  utilizadas  para la  caza  y de que el  análisis  de esqueletos  no

permite determinar con facilidad las muertes provocadas por heridas en los órganos vitales.

Las pruebas de cráneos mutilados y cortados se remontan a quinientos mil años o más. Los

famosos cráneos del hombre de Pekín tenían la base aplastada... probablemente para obtener

un acceso a los sesos. Esta es una práctica común entre los caníbales modernos, la mayoría de

los cuales considera los sesos como un manjar exquisito. ¿Pero cómo podemos saber si los

individuos  a  los  que  pertenecen  los  cráneos  murieron  combatiendo?  Gran  parte  del

canibalismo actual  no se practica  con los  enemigos  sino con los  parientes  más  próximos

venerados. En cuanto a las cabezas cortadas, pueblos contemporáneos como los manoses de

34



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Nueva  Guinea  guardan  los  cráneos  de  los  parientes  cercanos  y  los  utilizan  en  prácticas

rituales.

La primera prueba arqueológica realmente fiable acerca de la existencia de la guerra, es la

construcción de aldeas  y poblaciones  fortificadas.  La más antigua es el  Jericó prebíblico,

donde en el 7500 antes de nuestra era ya se había construido un complejo sistema de murallas,

torres y zanjas defensivas o fosos, de modo que no quedan dudas de que ya entonces la guerra

era una parte importante de la vida cotidiana.

En mi opinión, la guerra es una práctica muy antigua, aunque sus características difirieron

en las épocas sucesivas de la prehistoria y la historia. Durante el período paleolítico superior,

la  violencia  intergrupal  debió  estar  moderada  por  la  ausencia  de  límites  territoriales

claramente definidos y por los cambios frecuentes de la pertenencia al grupo a consecuencia

del matrimonio entre parientes y de un alto volumen de visitantes. Los estudios etnográficos

han  demostrado  que  el  núcleo  residente  de  un  típico  grupo  cazador-recolector  moderno

cambia de estación en estación, e incluso de día en día, a medida que las familias van y vienen

entre  los  campamentos  de  los  parientes  del  marido  y  de  la  esposa.  Mientras  la  gente  se

identifica con el territorio en el que nace, no tiene que defenderlo a fin de ganarse el sustento.

De  ahí  que  la  adquisición  de  territorio  adicional  como  consecuencia  de  la  derrota  o  la

aniquilación de fuerzas enemigas, rara vez constituye un motivo consciente para participar en

batallas. Los grupos generalmente inician el combate como consecuencia de una acumulación

de agravios personales entre individuos influyentes. Si las personas agraviadas pueden reunir

un número suficiente de parientes que simpatizan con su causa o que tiene resentimientos

propios contra los miembros del grupo tomado como blanco, es posible organizar una acción

bélica.

Un ejemplo de guerra entre grupos cazadores-recolectores tuvo lugar a finales de los años

veinte de nuestro siglo entre los grupos tiklauila-rangwila y mandiiumbula de Bathhurst y las

Islas  Melville,  del  norte  de  Australia.  Los  tiklauila-rangwila  fueron  los  instigadores.  Se

pintaron  de  blanco,  formaron  una  agrupación  bélica  y  anunciaron  sus  intenciones  a  los

mandiiumbula. Se fijó una hora para el encuentro. Cuando los dos grupos se reunieron, ambos

bandos «intercambiaron algunos insultos y acordaron encontrarse formalmente en un espacio

abierto  donde  había  lugar  suficiente».  Al  caer  la  noche  — para  continuar  con  el  relato

ofrecido por Arnold Pilling y C. W, Hart—, los individuos de los dos grupos intercambiaron

visitas,  puesto que las agrupaciones bélicas incluían a parientes  de ambos bandos y nadie

consideraba a todos los miembros del otro grupo como enemigos. Al amanecer, ambos grupos

formaron  filas  a  los  dos  lados  del  claro.  Las  hostilidades  comenzaron  cuando  algunos

35



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

ancianos se echaron en cara sus agravios, a gritos. Dos o tres individuos se destacaron para

recibir una atención especial.

De ahí que quienes comenzaron a arrojarse lanzas fueron los que obraban

movidos por razones baladas en disputas individuales.

Puesto que los ancianos eran quienes más lanzas arrojaban, la puntería solía ser poco

certera.

Con bastante  frecuencia  la  persona alcanzada era algún no combatiente

inocente  o  una  de  las  ancianas  chillonas  que  pasaban entre  los  luchadores,

profiriendo gritos obscenos y cuyos reflejos para esquivar las lanzas no eran

tan rápidos como los de los hombres... En cuanto alguien era herido, incluso

una vieja aparentemente ajena a la cuestión, la lucha se detenía de inmediato

hasta  que  ambos  bandos  podían  evaluar  las  implicaciones  de  este  nuevo

incidente.

No intento comparar la guerra de los cazadores-recolectores con una bufonada. W. Lloyd

Warner informó de altos índices de bajas en otro grupo de cazadores-recolectores del norte de

Australia, los murngin. Según Warner, el 28 por ciento de las muertes de varones murngin

adultos eran provocadas por heridas infligidas en el campo de batalla. Es conveniente recordar

que cuando un grupo completo sólo cuenta con diez hombres adultos, una muerte por batalla

cada diez años es todo lo que se necesita para realizar este tipo de cálculo de mortandad.

Después  del  desarrollo  de  la  agricultura,  es  probable  que  la  guerra  se  tornara  más

frecuente  y  letal.  Sin  duda alguna,  la  escala  bélica  aumentó.  Las  casas  permanentes,  los

alimentos  sometidos  a  un  proceso  industrial  y  las  cosechas  que  crecían  en  los  campos

agudizaron el sentimiento de identidad territorial. Las aldeas solían seguir siendo enemigas

durante generaciones, se atacaban y se saqueaban repetidamente e intentaban expulsar de su

territorio a los habitantes  de las demás.  Entre los dani de West Irian,  Nueva Guinea,  que

habitan en la aldea, el combate posee una etapa reglamentada de «no-batalla», semejante a la

de los tiwi, en la cual se producen pocas bajas. Pero los dani también organizan ataques por

sorpresa de carácter  global,  que dan por resultado la destrucción y el abandono de aldeas

enteras y la muerte de varios centenares de personas por vez. Karl Heider calcula que el 29

por ciento de los  hombres  dani  muere  a  consecuencia  de las  heridas  sufridas  durante las

incursiones  y  emboscadas.  Entre  los  horticultores  de  la  aldea  yanomamo  que  bordea  la

frontera brasileño-venezolana, las incursiones y emboscadas originan el 33 por ciento de las

36



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

muertes de hombres adultos. Puesto que los yanomamo constituyen un importante testimonio,

les he consagrado el próximo capítulo.

El motivo por el  cual algunos antropólogos niegan la realidad de los altos niveles  de

combate  entre  los  pueblos  grupales  y  aldeanos  consiste  en  que  sus  poblaciones  son  tan

reducidas  y  están  tan  diseminadas  que  parece  que  una  o  dos  matanzas  intergrupales  son

totalmente irracionales y antieconómicas. Los murngin y los yanomamo tienen una densidad

de  población  inferior  a  una  persona  por  milla  cuadrada.  Pero  hasta  los  grupos  con  una

densidad tan baja están sometidos a la presión reproductora. Existen pruebas fehacientes que

demuestran que el equilibrio entre población y recursos reside, en realidad, en la guerra grupal

y aldeana y que el origen de este azote surge de la incapacidad de los pueblos preindustriales

para desarrollar un medio menos costoso o más benigno de lograr baja densidad de población

y alta tasa de crecimiento.

Antes de discutir esta prueba, reseñaré algunas explicaciones alternativas y diré por qué

considero que ninguna es adecuada.  Las alternativas  principales  incluyen  la  guerra como

solidaridad,  la guerra como juego,  la guerra como naturaleza humana y  la guerra como

política.

La guerra como solidaridad. Según esta teoría, la guerra es el precio que se paga para

crear la unidad grupal. El hecho de tener enemigos externos crea un sentimiento de identidad

grupal e intensifica el espíritu de cuerpo. El grupo que lucha junto permanece unido.

He de reconocer que algunos de estos aspectos de esta explicación son compatibles con

otro basado en la presión reproductora. Si un grupo está sometido a una tensión provocada por

la intensificación, la declinación de la eficacia y el aumento de abortos e infanticidios, sin

duda alguna la desviación de la conducta agresiva hacia grupos o aldeas vecinos es preferible

a permitir que ésta prospere en el seno de la comunidad. No me caben dudas de que desviar la

conducta agresiva hacia los extraños puede actuar como «válvula de seguridad». No obstante,

este  enfoque no logra explicar  por  qué  la  válvula  de seguridad tiene  que ser  tan  mortal.

¿Acaso  las  injurias  verbales,  el  combate  simulado  o  los  deportes  competitivos  no  serían

modos menos costosos de alcanzar la solidaridad? La afirmación de que la matanza mutua es

«funcional»  no  puede  basarse  en  alguna  ventaja  vaga  o  abstracta  de  la  unidad.  Debe

demostrarse cómo y por qué es necesario un recurso tan letal para evitar una consecuencia aún

más mortal;  en síntesis, cómo los beneficios de la guerra tienen más peso que sus costos.

Nadie ha demostrado ni podrá demostrar que las consecuencias de menos solidaridad serían

peores que las muertes en el combate.

37



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

La guerra como juego. Algunos antropólogos han tratado de equilibrar los costos y los

beneficios materiales de la guerra al representarla como un deporte placentero y competitivo.

Si  la  gente  realmente  goza  al  arriesgar  su  vida  durante  el  combate,  la  guerra  puede  ser

materialmente antieconómica pero psicológicamente valiosa y el problema se resuelve. Estoy

de acuerdo en que las personas, sobre todo los hombres, frecuentemente crecen convencidos

de que la guerra es una actividad dinámica o ennoblecedora y de que uno debería disfrutar al

acechar y matar a otros seres humanos. Muchos de los indios montados de los Grandes Llanos

— los sioux, los crow, los cheyenne— llevaban cuenta de sus actos de valentía durante la

guerra.  La  reputación  de  un hombre  estaba relacionada  con la  cantidad  de golpes  dados.

Concedían el máximo de puntos no al guerrero con más cadáveres en su haber sino al que

corría más riesgos. La mayor hazaña consistía en entrar y salir de un campamento enemigo

sin ser detectado. Pero el adoctrinamiento para la valentía militar entre los pueblos grupales y

aldeanos no siempre tuvo éxito. Los crow y otros indios de los Grandes Llanos dejaban que

sus pacifistas vistieran ropas femeninas y los hacían servir como ayudantes de los guerreros.

Hasta  el  más  valiente  de  los  guerreros,  como  entre  los  yanomamo,  tiene  que  estar

emocionalmente dispuesto para la lucha mediante la ejecución de rituales y la ingestión de

drogas. Si es posible enseñar a la gente a que valore la guerra y a que disfrute del acecho y el

asesinato de otros seres humanos, debemos reconocer que también se le puede enseñar que

odie y tema la guerra y que sienta asco ante el espectáculo de los seres humanos que intentan

matarse. En realidad, ambos tipos de enseñanza y aprendizaje tienen lugar simultáneamente.

De modo que si los valores bélicos  provocan las guerras,  el  problema crucial  consiste en

especificar  bajo qué condiciones  se enseña a la  gente a  que valore la  guerra  en lugar  de

aborrecerla. Pero la teoría de la guerra como juego no puede hacerlo.

La  guerra  como  naturaleza  humana.  Un  modo  constantemente  preferido  por  los

antropólogos  para  eludir  el  problema  de  especificar  bajo  qué  condiciones  la  guerra  será

considerada una actividad valiosa o aborrecible, consiste en dotar a la naturaleza humana de

un impulso criminal.  La guerra estalla porque los seres humanos,  sobre todo los hombres,

poseen  un  «instinto  criminal».  Matamos  porque  esta  conducta  ha  tenido  éxito  desde  la

perspectiva  de  la  selección  natural  en  la  lucha  por  la  existencia.  Pero  la  guerra  como

naturaleza humana tropieza con dificultades en cuanto uno observa que el asesinato no es

universalmente admirado y que la intensidad y la frecuencia de la guerra son muy variables.

No logro comprender cómo alguien puede dudar de que estas variaciones están provocadas

por diferencias culturales más que genéticas, puesto que bruscos cambios de una conducta

sumamente  belicosa a una pacífica  pueden producirse en una o dos generaciones  sin que

38



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

exista el más mínimo cambio genético. Por ejemplo, los indios pueblo del sudoeste de Estados

Unidos  son  famosos  entre  los  observadores  contemporáneos  por  pacíficos,  religiosos,  no

agresivos y cooperativos. Pero no hace tanto tiempo el gobernador español de Nueva España

los  consideraba  como  los  indios  que  intentaron  matar  a  cuantos  colonizadores  blancos

encontraron, y que quemaron todas las iglesias de Nuevo México junto con la mayor cantidad

de sacerdotes  que  pudieron  encerrar  en  su interior  y  atar  a  los  altares.  Baste  recordar  el

sorprendente giro de la actitud japonesa hacia el militarismo después de la segunda guerra

mundial o la repentina aparición de los israelíes, supervivientes de la persecución nazi, como

dirigentes de una sociedad altamente militarizada para comprender la debilidad fundamental

de la teoría de la guerra como naturaleza humana.

Evidentemente, la capacidad de tornarse agresivo y de librar batallas forma parte de la

naturaleza humana. Pero cómo y cuándo nos volvemos agresivos es algo que, más que de

nuestros genes, depende de nuestras culturas. Para explicar el origen de la guerra uno ha de

poder  explicar  por  qué  las  respuestas  agresivas  adoptan  la  forma  específica  del  combate

intergrupal organizado. Como Ashley Montagu nos ha hecho ver, ni siquiera en las especies

infrahumanas el  asesinato es el  objetivo de la agresión.  En los seres humanos no existen

impulsos,  instintos  ni  predisposiciones  para matar  a  otros  seres  humanos  en el  campo de

batalla,  aunque bajo determinadas circunstancias se les puede enseñar fácilmente a que lo

hagan.

La guerra como política. Otra explicación constante de la guerra sostiene que el conflicto

armado es el resultado lógico de un intento por parte de un grupo de proteger o aumentar su

bienestar político, social y económico a costa de otro grupo. La guerra se produce porque

conduce a la expropiación de territorios y recursos, a la captura de esclavos o botín y a la

recaudación de tributos e impuestos:  «El botín pertenece al vencedor».  Las consecuencias

negativas para los vencidos pueden minimizarse, simplemente, como un error: «La fortuna de

la guerra».

Esta explicación es totalmente sensata con relación a las guerras de la historia que son,

principalmente, conflictos entre estados soberanos. Evidentemente, dichas guerras suponen el

intento por parte de un estado de elevar su nivel de vida a costa de otros (aunque tal vez los

intereses económicos fundamentales aparezcan encubiertos por razones religiosas y políticas).

La forma de organización política que denominamos estado surgió precisamente porque pudo

llevar a cabo guerras de conquista territorial y de saqueo económico.

Pero la guerra entre grupos y aldeas carece de esta dimensión. Las sociedades grupales y

aldeanas  no  conquistan  territorios  ni  someten  a  sus  enemigos.  Al  carecer  del  aparato

39



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

burocrático, militar y legal del estado, los grupos o las aldeas victoriosos no pueden cosechar

los  beneficios  en  forma  de  impuestos  o  tributos  anuales.  Dada  la  ausencia  de  grandes

cantidades de alimentos almacenados o de otros objetos de valor, el «botín» de guerra no es

muy atractivo. Tomar prisioneros y convertirlos en esclavos no es práctico para una sociedad

incapaz de intensificar su sistema de producción sin agotar su base de recursos y que carece

de la capacidad organizadora para explotar una fuerza de trabajo hostil y subalimentada. Por

estos motivos, los vencedores de las guerras preestatales con frecuencia regresaban portando

como trofeos algunos cueros cabelludos o cabezas, o sin otro botín que el derecho de jactarse

sobre lo valientes que se mostraban durante el combate. En síntesis, la expansión política no

puede explicar la guerra entre las sociedades grupales y aldeanas porque la mayoría de éstas

no participan de la expansión política. La necesidad de no expandirse con el fin de conservar

la proporción favorable entre población y recursos domina todo su modo de existencia. De

aquí que debamos analizar las contribuciones de la guerra a la conservación de las relaciones

ecológicas y demográficas favorables con el fin de comprender por qué los pueblos grupales y

aldeanos la practican.

La primera de dichas contribuciones es la dispersión de las poblaciones en territorios más

extensos. Aunque los grupos y las aldeas no conquistan las tierras de sus contrincantes como

hacen los estados, no por ello dejan de destruir colonias ni de expulsar a los demás de partes

del  hábitat  que,  de  lo  contrario,  explotarían  conjuntamente.  Incursiones,  expulsiones  y  la

destrucción de las colonias suelen aumentar la distancia media entre éstas y, por ende, reducen

la densidad global de población regional.

Uno de los beneficios más importantes de esta dispersión — beneficio compartido por

vencedores  y  vencidos—  consiste  en  la  creación  de  «tierras  de  nadie»  en  zonas  que

normalmente suministran animales  de caza,  peces,  frutos silvestres,  leña y otros recursos.

Puesto  que  la  amenaza  de  las  emboscadas  las  torna  demasiado  peligrosas  para  esos

propósitos,  estas  «tierras  de nadie» juegan un papel  fundamental  en  el  ecosistema global

como cotos de especies animales y vegetales que, de lo contrario, serían permanentemente

agotadas por la actividad humana. Los estudios ecológicos recientes demuestran que con el

fin de proteger a las especies en peligro —sobre todo animales grandes que se reproducen

lentamente—, se necesitan zonas de refugio muy extensas.

La  dispersión  de  las  poblaciones  y  la  creación  de  «tierras  de  nadie»  ecológicamente

vitales son, a pesar de los costos del combate, beneficios muy considerables que surgen de las

hostilidades intergrupales entre los pueblos grupales y aldeanos. Con una condición: después

de dispersar los campamentos y las colonias enemigos, los vencedores no pueden permitir que

40



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

la población de sus propios campamentos y colonias aumente hasta el punto que la caza y

otros recursos se vean amenazados por su propio crecimiento de población y su esfuerzo de

intensificación. Bajo las condiciones preestatales la guerra no puede satisfacer esta condición,

al menos no puede hacerlo a través del efecto directo de las muertes por combate. El problema

consiste en que los combatientes son casi siempre hombres, lo que significa que la mayoría de

las bajas bélicas corresponde a hombres. La guerra sólo causa el tres por ciento de las muertes

de mujeres  adultas  entre  los  dani  y el  siete  por ciento  entre  los  yanomamo.  Además,  las

sociedades grupales y aldeanas bélicas casi siempre son polígamas, es decir que el varón es el

marido de varias mujeres. Por ello no existen posibilidades de que la guerra por si sola puede

reducir la rapidez con la cual un grupo o aldea —sobre todo si es vencedor— crece y agota su

entorno. La muerte de hombres por combate, al igual que el geronticidio, puede producir a

corto plazo un alivio de la presión de la población, pero no puede influir en las tendencias

generales mientras unos pocos supervivientes hombres polígamos sigan sirviendo a todas las

mujeres no combatientes. La realidad biológica consiste en que la mayoría de los hombres son

reproductivamente superfluos. Como ha dicho Joseph Birdsell, la fertilidad de un grupo está

determinada por la cantidad de mujeres adultas más que por la de hombres adultos. «Sin duda

alguna,  un  hombre  sano  podría  mantener  continuamente  embarazadas  a  diez  mujeres.»

Evidentemente,  se trata de una afirmación conservadora, puesto que a diez embarazos por

mujer el hombre en cuestión sólo tendría un máximo de cien hijos, en tanto muchos jeques

árabes y potentados orientales no parecen tener grandes dificultades para engendrar más de

quinientos hijos.

Pero sigamos la lógica de Birdsell, que resulta irrebatible a pesar de que se basa en el

ejemplo hipotético de un hombre y sólo diez mujeres:

Esto produciría la misma cantidad de nacimientos que habría si el grupo

estuviese  compuesto  por  diez  hombres  y  diez  mujeres.  Pero  si  podemos

imaginar a un grupo local que se compusiera de diez hombres y sólo una mujer,

la  tasa  de  nacimientos  sería  necesariamente  el  diez  por  ciento  del  ejemplo

anterior. La cantidad de mujeres determina la tasa de fertilidad.

Como  demostraré,  la  guerra  afecta  drásticamente  a  la  cantidad  de  mujeres  y,  en

consecuencia, ejerce un poderoso efecto en la reproducción humana. Pero esta cuestión hasta

ahora no ha sido comprendida.

Antes de exponer el modo como la guerra limita la tasa de crecimiento de las poblaciones,

deseo  poner  de  relieve  una  cuestión.  Los  efectos  demográficos  paralelos  que  la  guerra

produce  entre  las  sociedades  grupales  y aldeanas  no son característicos  de los  complejos

41



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

militares  de  nivel  estatal.  Por  el  momento,  sólo  haré  referencia  al  origen  de  la  guerra

preestatal.  En  las  sociedades  de  nivel  estatal  es  posible  que  la  guerra  disperse  a  las

poblaciones,  pero  rara  vez  reduce  su  tasa  de  crecimiento.  Ninguna  de  las  guerras  más

importantes de este siglo —la primera y la segunda guerra mundiales, la de Corea y la de

Vietnam  —  alcanzó  a  reducir  la  tasa  de  crecimiento  a  largo  plazo  de  las  poblaciones

combatientes.  Aunque es verdad que durante la primera guerra mundial el déficit  entre la

población proyectada y la real de Rusia alcanzó los cinco millones, sólo fueron necesarios

diez años para superarlo. Incluso es posible que la población a corto plazo no resulte afectada.

Durante la década de la guerra de Vietnam, la población vietnamita creció a la fenomenal

rapidez del tres por ciento anual. A partir de la historia europea debería ser obvio que la guerra

no reduce automáticamente la tasa de crecimiento de la población. Durante los últimos tres

siglos apenas transcurrió una guerra sin un conflicto bélico a gran escala, pero la población

europea ascendió de 103 millones en 1650 a 594 millones en 1950. Es más fácil llegar a la

conclusión  de  que  las  guerras  europeas  —y las  guerras  de  los  estados  en  general— han

formado parte de un sistema para estimular el crecimiento rápido de la población.

Pero lo que nadie parece haber comprendido es que, a diferencia de las sociedades de

nivel estatal, los grupos y las aldeas utilizaban excepcionalmente la guerra para alcanzar tasas

muy bajas de crecimiento de la población. No lo lograban primordialmente a través de la

muerte de los hombres en combate —que, como acabamos de ver, siempre se compensaba

fácilmente al recurrir a las excepcionales reservas reproductoras de la hembra humana—, sino

por otro medio que estaba íntimamente asociado y dependía de la práctica de la guerra a pesar

de que no formaba parte de la lucha real. Me refiero al infanticidio femenino. La guerra en las

sociedades grupales y aldeanas dio especificidad sexual a la práctica del infanticidio. Alentaba

la crianza de hijos, cuya masculinidad era glorificada durante la preparación para el combate,

y la devaluación de hijas, que no luchaban. A su vez, esto condujo a la limitación de las hijas

mujeres mediante la negligencia, los malos tratos o el asesinato simple y directo.

Los  estudios  recientemente  realizados  por  William  Divale  muestran  que  entre  las

sociedades grupales y aldeanas que practicaban la guerra cuando fueron empadronadas por

primera vez, la cantidad de varones de catorce o menos años superaba en gran medida la

cantidad de mujeres de la misma edad. Divale descubrió que la proporción de chicos y chicas

era de 128:100, en tanto la proporción entre hombres y mujeres era de 101:100. Puesto que la

proporción mundial esperada por sexo en el nacimiento es de 105 varones por 100 mujeres, la

diferencia entre 105 y 128 constituye una medida del grado de trato preferente dado a los

niños  varones  y  la  caída  a  101:100  probablemente  sea  una  medida  de  la  proporción  de

42



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

muertes de hombres adultos por combate. Esta interpretación se vio fortalecida cuando Divale

comparó este tipo de proporción entre los grupos que habían practicado la guerra en períodos

progresivamente  más  remotos  y  aquéllos  que  la  practicaban  activamente  cuando  fueron

empadronados.

Para las poblaciones que fueron empadronadas entre cinco y veinticinco años después de

que  la  guerra  hubiera  sido  interrumpida,  generalmente  por  las  autoridades  coloniales,  la

proporción media por sexo era de 113 niños y 113 hombres adultos por 100 niñas y 100

mujeres adultas. (El incremento en la tasa por sexo de los adultos de 101:100 en tiempos de

guerra  a  113:100  cuando  ésta  había  cesado,  probablemente  sea  el  resultado  de  la

supervivencia de los hombres que con anterioridad habrían muerto durante el combate.) Entre

las poblaciones que fueron empadronadas más de veinticinco años después de la guerra, la

proporción por sexo de personas de quince y menos años era incluso menor: 106:100, por lo

que se aproximaba a la norma mundial de 105:100 al nacer.

Estos cambios resultan aún más dramáticos cuando consideramos la frecuencia registrada

de cualquier tipo de infanticidio, masculino o femenino, y la presencia de la guerra. Entre las

poblaciones que todavía practicaban la guerra en el momento del empadronamiento y que

según los  informes  de  los  etnógrafos  practicaban  regular  u  ocasionalmente  algún tipo  de

infanticidio, la proporción media por sexo entre los jóvenes era de 133 varones por 100 niñas.

Pero entre los adultos se reducía a 96 hombres por 100 mujeres. Para las poblaciones en las

que la guerra había cesado veinticinco o más años antes del empadronamiento y en las que se

informaba que el  infanticidio era poco común o no se practicaba,  la proporción entre  los

jóvenes era de 104 varones por 100 muchachas y de 92 hombres por 100 mujeres.

No he querido decir que la guerra causara el infanticidio femenino ni que su práctica

causara la guerra. Mejor dicho, planteo que sin la presión reproductora,  ni la guerra ni el

infanticidio femenino se habrían extendido,  y que la conjunción de ambos representa una

solución salvaje pero singularmente eficaz del dilema malthusiano.

La regulación del crecimiento de la población mediante el  trato preferente dado a los

niños  varones  constituye  un  «triunfo»  excepcional  de  la  cultura  sobre  la  naturaleza.  Se

necesitaba una fuerza cultural  muy potente para inducir  a los padres a que descuidaran o

mataran a sus propios hijos y una fuerza peculiarmente poderosa para lograr que mataran o

descuidaran más niñas que niños. La guerra ofreció esta fuerza y esta motivación, en tanto

hizo  depender  la  supervivencia  del  grupo  de  la  crianza  de  varones  preparados  para  las

contiendas. Eligieron a los varones para enseñarles a luchar pues el armamento se componía

de lanzas, mazas, arcos y flechas y otras piezas manuales. Por ello el éxito militar dependía de

43



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

la cantidad relativa de combatientes fornidos. Por este motivo los hombres fueron socialmente

más valiosos que las mujeres y tanto unos como otras colaboraron en «eliminar» a las hijas

con el fin de criar un número máximo de hijos.

Desde luego, a veces la preferencia por el infanticidio femenino tiene lugar en ausencia de

la guerra. Muchos grupos esquimales poseen altas tasas de infanticidio femenino a pesar de

que realizan relativamente pocos combates armados intergrupales organizados. La explicación

reside en el hecho de que en el entorno ártico el poder muscular superior de los hombres

desempeña en la producción un papel análogo al que juega en la guerra en otras regiones. Los

esquimales necesitan todo gramo extra de músculo para rastrear, atrapar y matar a sus presas

animales.  A diferencia  de  lo  que  les  ocurre  a  los  cazadores  en  las  zonas  templadas,  los

esquimales encuentran obstáculos para llegar a un exceso de matanzas. Su problema consiste,

simplemente, en conseguir lo suficiente para comer y para evitar que su población caiga por

debajo del nivel de la fuerza de reposición. No pueden confiar en la recolección de alimentos

vegetales como fuente principal de calorías. En ese contexto, los hijos resultan socialmente

más valiosos que las hijas, incluso sin combates frecuentes, y tanto hombres como mujeres

colaboran  para  limitar  la  cantidad  de  niñas,  del  mismo  modo  que  si  los  varones  fueran

necesarios para el combate.

En hábitats más favorables, sería difícil mantener altos niveles de infanticidio femenino

en ausencia de la guerra.  Los pueblos grupales y aldeanos comprenden claramente que la

cantidad de bocas a alimentar está determinada por la cantidad de mujeres del grupo. Pero les

resulta difícil limitar la cantidad de niñas a favor de los varones porque, en otros aspectos, las

mujeres son más valiosas que los hombres.  Al fin y al cabo, las mujeres pueden hacer la

mayoría de las cosas que los hombres pueden hacer y son las únicas que pueden dar a luz

hijos y criarlos. De no ser por su contribución a largo plazo al problema de la población, en

realidad las mujeres constituyen un mejor negocio en la perspectiva de la relación entre costos

y beneficios. Los antropólogos se han equivocado con respecto al valor trabajo de las mujeres

en  virtud  de  que,  entre  los  cazadores-recolectores,  nunca  se  han  observado  mujeres  que

cazaran animales de caza mayor. Esto no demuestra que la división del trabajo observada

surja naturalmente de la fuerza muscular de los hombres ni de la supuesta necesidad de las

mujeres de quedarse cerca de la fogata del campamento para cocinar y atender a los hijos. En

termino medio, los hombres quizá sean más fuertes, más resistentes y corredores más veloces

que las mujeres, pero en hábitats favorables existen muy pocos procesos de producción en los

cuales estas características fisiológicas tornen a los hombres decisivamente más eficaces que

las  mujeres.  En  las  zonas  templadas  o  tropicales,  la  media  de  producción  de  carne  está

44



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

limitada por la tasa de reproducción de las especies de presa más que por la habilidad de los

cazadores. Las cazadoras podrían sustituir fácilmente a los hombres sin reducir la provisión

de  proteínas  de  alta  calidad.  Varios  estudios  recientes  han  demostrado  que  entre  los

horticultores, las mujeres, a pesar de que no practican la caza mayor, suministran más calorías

y proteínas en forma de vegetales alimenticios y pequeños animales. Además, la necesidad de

que las mujeres amamanten a los niños no conduce «naturalmente» a su papel como cocineras

y «personas domésticas». La caza es una actividad intermitente y nada impide que las mujeres

que amamantan dejen a sus hijos al cuidado de otra persona durante pocas horas una o dos

veces  por  semana.  Puesto  que  algunos  grupos  se  componen  de  parientes  íntimamente

relacionados, las cazadoras-recolectoras no están tan aisladas como las obreras modernas y no

tienen  dificultades  para  conseguir  las  equivalentes  preindustriales  de  las  cuidadoras  y las

guarderías.

La explicación de la exclusión casi universal de las mujeres de la caza mayor  parece

residir en la práctica de la guerra, en los papeles sexuales de supremacía masculina que surgen

junto  con  la  guerra  y  en  la  práctica  del  infanticidio  femenino,  todos  los  cuales  derivan

primordialmente del intento de resolver el problema de la presión reproductora. Prácticamente

todas las sociedades grupales y aldeanas sólo enseñan a los varones a dominar el uso de las

armas y con frecuencia se prohíbe a las mujeres que incluso las toquen, del mismo modo que

generalmente se las disuade o se les prohíbe que participen en el frente de combate.

La proeza militar masculina está íntimamente asociada con un entrenamiento sexualmente

diferenciado para una conducta feroz y agresiva. Las sociedades grupales y aldeanas entrenan

a los hombres para el combate a través de la práctica de deportes competitivos como la lucha

libre,  las carreras y los duelos. Las mujeres rara vez participan en estos deportes y jamás

compiten  con  los  hombres.  Las  sociedades  grupales  y  aldeanas  también  infunden

masculinidad al someter a los muchachos a pruebas extraordinarias que incluyen mutilaciones

genitales  como  la  circuncisión,  la  exposición  a  los  elementos  y  encuentros  alucinatorios

provocados por las drogas con monstruos sobrenaturales. Es verdad que algunas sociedades

grupales  y  aldeanas  también  someten  a  las  muchachas  a  rituales  de  la  pubertad,  pero

generalmente se trata de pruebas donde predomina el tedio más que el terror. Las muchachas

son confinadas en chozas o habitaciones especiales durante un mes o más, período durante el

cual  tienen  prohibido tocar  su  cuerpo;  si  llegan  a  sentir  algún escozor,  deben utilizar  un

instrumento  semejante  a  un rasca-espalda.  En ocasiones,  se  les  prohíbe  hablar  durante el

período  de  reclusión.  Asimismo  es  verdad  que  algunas  culturas  mutilan  los  genitales

45



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

femeninos al cortar una parte del clítoris, pero se trata de una práctica muy poco común y

ocurre con mucha menos frecuencia que la circuncisión.

Persiste  la  cuestión  acerca  de  por  qué  todas  las  mujeres  quedan  excluidas  de  ser

entrenadas militarmente como pares de los hombres. Hay mujeres con más fuerza muscular y

potencia que algunos hombres. La ganadora de la prueba femenina de lanzamiento de jabalina

en las Olimpíadas de 1972 fijó un récord de 63 m 88 cm, que no sólo supera el potencial de

lanzamiento de la mayoría de los hombres sino que también mejora la actuación de varios ex

campeones  olímpicos  de  lanzamiento  de  jabalina  masculino  (aunque  utilizaron  jabalinas

ligeramente más pesadas). Si el factor crucial para la formación de una banda guerrera es la

fuerza muscular, ¿por qué no incluir en ella a las mujeres cuya potencia iguala o supera la del

varón enemigo  medio?  Creo que  la  respuesta  reside  en  que  el  éxito  militar  ocasional  de

hembras bien entrenadas, corpulentas y potentes, contra hombres más pequeños entraría en

conflicto con la jerarquía sexual a partir de la cual se predica la preferencia por el infanticidio

femenino. Los hombres que son guerreros triunfadores son recompensados con varias esposas

y  privilegios  sexuales  que  dependen  de  que  las  mujeres  sean  educadas  para  aceptar  la

supremacía  masculina.  Si  todo  el  sistema  ha  de  funcionar  uniformemente,  no  se  puede

permitir que una mujer tenga la idea de que es tan valiosa y potente como cualquier hombre.

En síntesis:  la guerra y el  infanticidio femenino forman parte  del precio que nuestros

antepasados de la Edad de Piedra tuvieron que pagar para regular sus poblaciones con el fin

de evitar una disminución de los niveles de vida al mínimo nivel de subsistencia. Creo que la

flecha causal apunta desde la presión reproductora a la guerra y al infanticidio femenino más

que a la inversa. Sin las presiones reproductoras, carecería de sentido no criar tantas niñas

como niños, aunque se considerara más valiosos a los hombres a causa de su superioridad en

el combate cuerpo a cuerpo. El modo más rápido de ampliar la fuerza combativa masculina

sería considerar a cada niñita como de gran valor y no matar ni descuidar a una sola. Dudo de

que algún ser humano no haya comprendido la verdad elemental de que para tener muchos

hombres ha de comenzarse con tener muchas mujeres. La imposibilidad de las sociedades

grupales  y  aldeanas  de  actuar  de  acuerdo  con  esta  verdad  no  indica  que  la  guerra  fue

provocada por el infanticidio,  o éste por la guerra, sino que ambos,  así como la jerarquía

sexual que acompañaba estos azotes, fueron provocados por la necesidad de dispersar a las

poblaciones y de disminuir sus tasas de crecimiento.

46



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

5

LAS PROTEÍNAS Y EL PUEBLO FEROZ

La  guerra  y  la  valentía  masculina  juegan  un  papel  tan  destacado  en  la  vida  de  los

yanomamo  que  el  antropólogo  Napoleón  Chagnon,  de  la  Universidad  del  Estado  de

Pennsylvania,  denomina  a  éstos  el  Pueblo  Feroz.  Dramáticas  monografías  y  películas

muestran que los yanomamo, que viven en los bosques que circundan la frontera entre Brasil

y  Venezuela,  cerca  de  las  cabeceras  del  Orinoco  y  del  Río  Negro,  practican  una  guerra

virtualmente perpetua entre sí.  Ya he mencionado que el  33 por ciento de las muertes  de

hombres yanomamo son provocadas por las heridas recibidas durante la batalla. Además, los

yanomamo practican una forma especialmente brutal de supremacía masculina que incluye la

poligamia,  el  frecuente  castigo  de  las  esposas  y  la  violación  en  pandilla  de  las  mujeres

enemigas capturadas.

Los yanomamo constituyen un caso crucial  no sólo porque son una de las sociedades

aldeanas mejor estudiadas en las que la guerra se practica activamente, sino porque Chagnon

—que es quien mejor los conoce— ha negado que el alto nivel de homicidios dentro y entre

las aldeas sea causado por presiones reproductoras y ecológicas:

Enormes extensiones  de tierra,  en su mayoría  cultivables  y pródigas  en

animales de caza, se encuentran entre las aldeas... Al margen de cualquier otra

cosa  que  pudiera  citarse  como  «causa»  de  guerra  entre  las  aldeas,  la

competencia  por  los  recursos  no  es  muy  convincente [la  cursiva  es  de

Chagnon).  Las  pautas  bélicas,  generalmente  intensas,  descubiertas  en  las

culturas aborígenes del bosque tropical, no se corresponden claramente con la

escasez de recursos ni con la competencia por las tierras o las zonas de caza...

Las tendencias  recientes de la teoría etnológica cristalizan cada vez más en

torno a la idea de que la guerra... siempre debe ser explicable en términos de

densidad  de  población,  escasez  de  recursos  estratégicos  como  territorio  o

«proteínas»,  o  una combinación  de ambos.  Los yanomamo constituyen  una

sociedad importante porque su belicismo no puede explicarse de este modo.

A pesar  del  cultivo  de  llantenes,  plátanos  y  otras  mieses,  la  densidad  global  de  los

yanomamo sólo es de aproximadamente 0,5 personas por milla cuadrada, no muy distinta a la

47



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de los cazadores-recolectores del Amazonas. Según las pautas de los cazadores-recolectores

sus aldeas son grandes, pero las colonias «se fisionan» (es decir, se dividen) mucho antes de

alcanzar  un  total  de  200  habitantes.  Esto  hace  insignificantes  las  aldeas  yanomamo  en

comparación  con  las  colonias  indias  de  los  cursos  principales  de  los  ríos  Amazonas  y

Orinoco,  donde  los  primeros  exploradores  europeos  encontraron  aldeas  de  500  a  1.000

habitantes e hileras continuas de casas que bordeaban las orillas a lo largo de ocho kilómetros.

Si  como sostiene  Chagnon hay abundancia  de  tierra  y de  animales  de  caza,  ¿por  qué  la

densidad total y el tamaño de las aldeas entre los yanomamo han permanecido tan bajos? La

diferencia no puede atribuirse a la guerra puesto que, en todo caso, los pueblos de los cursos

principales  eran  más  belicosos  que  los  que  habitan  en  los  bosques.  Donald  Lathrap  ha

sostenido con argumentos bien fundados que todos los grupos que viven lejos de los ríos

principales,  como  los  yanomamo,  son  las  «ruinas»  de  sociedades  más  evolucionadas

«obligadas a abandonar las llanuras anegables hacia entornos menos favorables».

Los yanomamo no intentan ocultar el hecho de que practican el infanticidio femenino.

Esto provoca una proporción por sexos sumamente desequilibrada en la categoría de edades

inferiores a los 15 años. Chagnon ha estudiado doce aldeas yanomamo situadas en la zona

bélica más intensa, donde la proporción media era de 148 muchachos por 100 muchachas. En

una  aldea  belicosa  estudiada  por  Jacques  Lizot,  la  proporción  juvenil  por  sexos  era  de

260:100. Por otro lado, tres aldeas estudiadas por William Smole en la sierra de Parima, fuera

de la zona bélica más intensa, tenían una tasa promedio juvenil por sexos de 109:100.

Según Chagnon, el hecho de que las hembras sean muy solicitadas, exacerbado por la

práctica de la poligamia, constituye una fuente principal de desunión y lucha:

La escasez de mujeres, consecuencia indirecta de una actitud que admira la

masculinidad, conduce finalmente a una fuerte competencia y refuerza todo el

complejo de  waiteri [complejo de ferocidad masculina], que da por resultado

más  luchas  y  agresión.  En  términos  prácticos,  casi  todas  las  aldeas  que

investigué se fisionaron a causa de una disputa crónica interna por las mujeres

y, en muchos casos, los grupos finalmente iniciaron las hostilidades después de

separarse.

Los mismos yanomamo consideran la lucha por las mujeres como la causa principal de

«sus guerras».

Pero no todas las aldeas  yanomamo están habitadas por hombres  feroces y agresivos.

Chagnon pone de relieve las diferencias de ferocidad entre las aldeas situadas en lo que él

denomina las zonas «central» y «periférica». Entre las aldeas de la «periferia»:

48



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Los conflictos con los vecinos son menos frecuentes...  la intensidad del

combate  está  ampliamente  reducida...  Las  aldeas  son  más  pequeñas...  las

muestras de agresión y violencia se ven ampliamente reducidas en frecuencia y

limitadas en su forma...

En  consecuencia,  estos  son  los  hechos  con  respecto  a  los  yanomamo  que  necesitan

explicación:  1)  las  aldeas  pequeñas  y  la  baja  densidad  de  población  total  a  pesar  de  la

abundancia  evidente  de  recursos;  2)  la  mayor  intensidad  de  la  guerra  y del  complejo  de

ferocidad masculina en la tierra «central» de los yanomamo; y 3) el asesinato de las niñas a

pesar de la necesidad de más mujeres a causa de la proporción sexual desequilibrada y de la

práctica de la poligamia, necesidad lo bastante poderosa para constituir la motivación de la

lucha perpetua y la violencia homicida.

Todas estas características de la vida social de los yanomamo parecen coincidir con la

explicación  general  que  he  dado del  origen de  la  guerra  entre  las  sociedades  grupales  y

aldeanas. Creo que es posible demostrar que los yanomamo han adoptado recientemente una

nueva  tecnología  o  intensificado  una  preexistente;  que  eso  ha  provocado  una  verdadera

explosión demográfica, que a su vez provocó el agotamiento del medio ambiente; y que el

agotamiento ha conducido a un aumento del infanticidio y la guerra como parte de un intento

sistemático para dispersar las colonias y para impedir que se vuelvan demasiado grandes.

Analicemos en primer lugar la situación demográfica. Según Jacques Lizot:

Las  colonias  indígenas  tradicionalmente  se  asentaban  lejos  de  los  ríos

navegables y era necesario caminar varios días a través de un bosque denso e

inexplorado para encontrarlas... Sólo recientemente, después de su excepcional

expansión hacia zonas no ocupadas —expansión debida tanto a la fisión, la

guerra  y  los  conflictos  como  a  un  sorprendente  aumento  demográfico—,

algunos grupos se asentaron, alrededor de 1950, en el Orinoco y sus tributarios.

James Neel y Kenneth Weiss consideran que la cantidad total de aldeas yanomamo en la

zona estudiada por Chagnon ha hecho más  que duplicarse  durante  los  últimos  cien  años.

Calculan  que la  tasa global  de crecimiento  de la  población  durante el  mismo período ha

mediado entre el 0.3 y el 1% anual. Empero, la tasa de crecimiento en las aldeas donde la

guerra es aún hoy más intensa parece haber sido mucho mayor. Partiendo de una sola aldea

hace 100 años, ahora hay 2.000 personas en las doce aldeas estudiadas por Chagnon. Si la

aldea original se dividió por la mitad cuando su población alcanzó los 200 habitantes, la tasa

de crecimiento de estas colonias sería superior al 3% anual. Pero dado que la aldea promedio

49



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

actual en la zona bélica se escinde antes de contar con 166 habitantes, supongo que en esta

zona la tasa de crecimiento ha sido aún más alta.

Tal vez parezca desconcertante que, a pesar de tener tasas de infanticidio y de guerra

excepcionalmente altas, los yanomamo hayan sufrido una explosión demográfica. Al fin y al

cabo, se supone que belicismo e infanticidio impiden dicha explosión. El problema consiste

en que carecemos de un registro continuo de la relación cambiante entre el crecimiento de las

aldeas yanomamo y la práctica del infanticidio y la guerra. No he dicho que los pueblos que

practican la guerra nunca sufrirán un incremento de la población. Más bien sostuve que la

guerra  suele  impedir  que  la  población  aumente  hasta  el  punto  en  el  que  agota

permanentemente  el  medio  ambiente.  De  acuerdo  con  esto,  los  años  inmediatamente

anteriores y posteriores a la escisión de una aldea yanomamo deberían caracterizarse por una

intensidad máxima de la guerra y el infanticidio femenino. La intensidad máxima de la guerra

corresponde a la presión para mantener las pautas de vida mediante la explotación de zonas

más amplias o más productivas en competencia con las aldeas vecinas, en tanto la intensidad

máxima del infanticidio femenino surge de la presión para poner un tope al tamaño de la

aldea,  a  la vez que se maximiza  la  eficacia  colectiva.  En consecuencia,  el  hecho de que,

globalmente,  los  yanomamo  están  implicados  tanto  en  la  guerra  como  en  una  explosión

demográfica  no  invalida  la  teoría  de  que  los  agotamientos  ambientales  y  las  presiones

reproductoras subyacen en ambos fenómenos. Por desgracia, todavía no se han reunido los

datos  necesarios  para  demostrar  mis  predicciones  acerca  del  aumento  y  la  caída  de  la

intensidad  bélica  en  relación  con  el  crecimiento  y  la  escisión  de  aldeas  específicas.  Sin

embargo, la cuestión puede demostrarse de un modo más general al analizar nuevamente las

variaciones de las proporciones por sexo entre los grupos yanomamo más pacíficos y los más

combativos:  la  proporción  juvenil  por  sexo de 109:100 en las  tres  aldeas  de  la  sierra  de

Parima de Smole comparada con los 148:100 de la zona bélica de Chagnon.

La zona de Chagnon es la que ahora sufre el aumento de la población más rápido y la

dispersión más acelerada hacia territorios no ocupados. Por otro lado, ahora la zona de Smole

cuenta con una población estable o, quizá, decreciente. Las intensidades máximas de la guerra

y el infanticidio en la zona de Chagnon pueden interpretarse fácilmente como intentos para

dispersar a la población creciente y, al mismo tiempo, para poner un límite al tamaño máximo

de  las  aldeas.  Como  ya  he  dicho,  si  no  existieran  limitaciones  ecológicas  no  habría

incompatibilidad entre la práctica de la guerra y la crianza de tantos varones como niñas. Es

verdad que la guerra en sí plantea una demanda con respecto a la crianza de varones para el

combate. Pero el modo más rápido para que los yanomamo críen más varones no consiste en

50



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

matar  o  descuidar  al  50  por  ciento  de  sus  niñas  sino  en  criar  a  todas  hasta  la  edad

reproductora. Únicamente si la población apremia en contra de los recursos, tiene sentido no

criar tantas niñas como varones. En seguida analizaré de qué recursos se trata.

¿Por qué la población yanomamo comenzó a aumentar súbitamente hace alrededor de 100

años? No se conoce lo suficiente acerca de la historia de la región para dar una respuesta

definitiva, pero puedo apuntar una hipótesis verosímil. Hace alrededor de 100 años que los

yanomamo comenzaron a conseguir hachas y machetes de acero de otros indios que estaban

en contacto con los comerciantes y los misioneros blancos. En la actualidad su confianza en

esos instrumentos es tan completa que ya no saben fabricar las hachas de piedra que en otra

época utilizaron sus antepasados. Los instrumentos de acero permitieron que los yanomamo

produjeran  más  plátanos  y  llantenes  con  menos  esfuerzo.  Y,  como  la  mayoría  de  las

sociedades preindustriales, utilizaron las calorías extra para alimentar a niños extra.

Es posible incluso que los plátanos y los llantenes hayan representado un nuevo medio de

producción. No son cultivos americanos nativos, ya que entraron en el Nuevo Mundo desde

Asia y África en el período poscolombino. Tradicionalmente,  la mayoría de los indios del

Amazonas confiaban en la mandioca para su provisión de calorías feculentas. La prueba de la

aparición de un interés relativamente nuevo en el llantén y el plátano es el hecho de que son

los hombres yanomamo quienes los plantan, los cuidan y los poseen. Las mujeres ayudan a

transportar los pesados esquejes utilizados para iniciar nuevos huertos y a llevar a casa cargas

deslomadoras  de tallos  maduros;  pero,  entre  los  yanomamo,  la  horticultura  es  un trabajo

básicamente  masculino.  Como sostiene  Smole:  «Esto  contrasta  notablemente  con muchos

otros pueblos horticultores, de aborígenes sudamericanos», en los que los huertos son «un

reino exclusivamente femenino».

Un factor que promovió el cambio hacia la intensificación de la producción de plátanos y

llantenes pudo ser la pacificación europea y la extinción (probablemente debido a la malaria y

a  otras  enfermedades  introducidas  por  los  europeos)  de  los  grupos  arawak  y  carib  que

anteriormente dominaron todos los ríos navegables de esta región. En épocas aborígenes, los

grandes huertos con árboles repletos de frutos habrían constituido un blanco tentador para

esos grupos más numerosos  y mejor  organizados.  Es importante  recordar  que las guerras

yanomamo tienen lugar, principalmente,  entre  aldeas  que se han separado de las colonias

comunes de los padres. Los yanomamo se expanden hacia territorios anteriormente ocupados

por pueblos ribereños más poderosos. He indicado que, en general, la adopción de un nuevo

medio de producción —en este caso, instrumentos de acero, huertos de plátanos y llantenes—

provoca  el  crecimiento  demográfico  que,  a  través  de  la  intensificación,  conduce  a  los

51



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

agotamientos y a una presión renovada sobre los recursos en un nivel más alto de la densidad

de población.  El  tamaño medio  de las aldeas  estudiadas  por Chagnon ha hecho más  que

duplicarse: hasta 166 en los doce grupos registrados. Smole indica que la aldea típica, en el

corazón del territorio yanomamo en la sierra de Parima, tiene entre 65 y 85 personas y que

«las poblaciones muy superiores a 100 son excepcionalmente grandes». Otros cálculos sitúan

las aldeas medias de precontacto en un promedio de 40 a 60 habitantes.

¿Qué  recursos  se  han  agotado  al  permitir  que  las  aldeas  crecieran  hasta  tener  166

habitantes en lugar del límite anterior de 40 a 85? Con excepción de los grupos que viven a lo

largo de los ríos principales y que dependen de las reducidas llanuras anegables para el cultivo

de hortalizas, los recursos más vulnerables de los pueblos grupales y aldeanos del Amazonas

no son los bosques ni los suelos —de los cuales existen amplias reservas—, sino los animales

de caza. Aunque los seres humanos no practiquen la caza en demasía, los bosques tropicales

no pueden sustentar una vida animal abundante. Como ya he dicho, en épocas precolombinas

las  grandes  aldeas  amazónicas  estaban  situadas  en  las  orillas  de  los  ríos  principales  que

suministraban  peces,  mamíferos  acuáticos  y  tortugas.  Los  yanomamo  sólo  han  ocupado

recientemente los emplazamientos cercanos a dichos ríos y todavía carecen de la tecnología

para aprovechar los peces y otros animales acuáticos. ¿Pero qué ocurre con la afirmación de

Chagnon en el sentido de que las zonas entre las aldeas son «pródigas en animales de caza»?

En observaciones anteriores, Chagnon daba la impresión contraria:

Los animales de caza no abundan y una zona se agota rápidamente,  de

modo que un grupo ha de mantenerse  constantemente  en movimiento...  He

asistido  a  cacerías  de  cinco  días  con  los  yanomamo,  en  zonas  en  las  que

durante  décadas  no  se  había  cazado,  y  si  no  hubiésemos  llevado  algunos

alimentos, habríamos estado sumamente hambrientos al final de ese período...

ni siquiera capturamos comida suficiente para alimentarnos a nosotros mismos.

Chagnon podría haber sacado fácilmente una impresión falsa de superabundancia si su

observación posterior corresponde a las «tierras de nadie» entre los territorios aldeanos. Esa

sería exactamente la impresión que uno esperaría si dichas tierras sirvieran como refugios

animales donde se conserva el ganado de cría.

No sostengo que exista una disminución real en la ración de proteínas per capita de los

yanomamo  como  consecuencia  del  agotamiento  de  los  recursos  animales.  Al  recorrer

distancias  más  largas,  capturar  animales  menores,  coger  insectos  y  gusanos,  sustituir  las

proteínas animales por las vegetales y aumentar la tasa de infanticidio femenino (reduciendo

la tasa de crecimiento  demográfico a  medida  que se aproxima el  punto de escisión de la

52



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

aldea), la gente puede evitar los síntomas clínicos reales de las deficiencias proteínicas. Daniel

Gross, del Hunter College, ha señalado que esos síntomas rara vez han sido registrados entre

los amazonas que mantienen su modo de vida aborigen. La ausencia de dichos síntomas ha

conducido a algunos observadores a subestimar el significado causal de las proteínas animales

en la evolución de las sociedades grupales y aldeanas. Pero si la guerra entre los yanomamo

forma parte de un sistema de regulación de la población, el funcionamiento correcto de dicho

sistema consiste en evitar que las poblaciones alcancen densidades en las cuales los adultos

resultan desnutridos y débiles. Por ello, la falta de síntomas clínicos no puede tomarse como

prueba en contra de la existencia de presiones ecológicas y reproductoras agudas. Gross ha

calculado que la ingestión diaria de proteínas animales per capita en los grupos aldeanos del

bosque tropical  alcanza  un promedio  de 35 gramos.  Aunque está  muy por encima de las

necesidades nutritivas mínimas, es aproximadamente la mitad de los 66 gramos de proteínas

animales  consumidos  diariamente  per  capita  en  Estados  Unidos.  Los  norteamericanos

alcanzarían el cálculo de ingestión media de proteínas animales de Gross al comer una gran

hamburguesa (5,5 onzas) una vez al día. No es una comparación muy impresionante para los

habilidosos cazadores que viven en medio de la selva más grande del mundo. ¿Cuánta carne

obtienen los yanomamo? William Smole ha hecho la única afirmación definida sobre el tema.

Aunque la caza es indispensable para el estilo de vida yanomamo y a todos les gusta mucho

comer carne fresca, Smole informa:

No  es  excepcional  que  pasen  varios  días  seguidos  durante  los  cuales

ningún hombre de una shabono [aldea] sale de caza o en los que se come poca

o ninguna carne.

El  hecho  es  que,  bajo  las  condiciones  del  bosque  tropical,  se  necesita  una  enorme

cantidad de tierra para asegurarse incluso la modesta ingestión de 35 gramos diarios per capita

de proteínas animales. Además, el aumento proporcional de la zona esencial para mantener

este nivel de consumo es mayor que cualquier otro aumento en el tamaño de la aldea. Las

aldeas grandes provocan disturbios proporcionalmente mayores que las pequeñas puesto que

el  nivel  cotidiano  de  actividad  de  una  aldea  grande  provoca  un  efecto  adverso  en  la

disponibilidad de animales de caza durante varios kilómetros a la redonda. A medida que una

aldea se expande, sus partidas de caza tienen que recorrer distancias cada vez mayores para

encontrar una abundancia razonable de animales de caza. Rápidamente se llega a un punto

crítico cuando, a fin de no volver con las manos vacías, los cazadores deben pasar fuera la

noche  y  esto  no  es  algo  que  les  guste  hacer  en  una  región  de  combates  intensos.  En

53



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

consecuencia, los aldeanos están obligados a aceptar una reducción de las raciones de carne o

a dividirse y dispersarse. Al final escogen esta última posibilidad.

¿Cómo reaccionan los yanomamo ante la presión contra los recursos proteínicos y cómo

la traducen en la división real de una aldea? Chagnon pone de relieve el hecho de que las

divisiones de aldeas están precedidas por un incremento de la lucha por las mujeres. Gracias

al  relato  de  Helena  Valero,  una brasileña  capturada  por  los  yanomamo,  sabemos  que  las

esposas se dedican a insultar a sus maridos cuando la provisión de animales de caza merma,

práctica común entre muchos otros grupos del bosque tropical. Los mismos hombres, después

de regresar con las manos vacías, se muestran susceptibles con respecto a la insubordinación

real o imaginaria por parte de sus esposas y de sus hermanos menores. Al mismo tiempo, el

fallo  de los hombres  envalentona a  las esposas y a  los hombres  jóvenes no casados para

indagar la debilidad de los maridos,  los mayores y los caciques. El adulterio y la brujería

aumentan, de hecho y en la fantasía. Las facciones se solidifican y las tensiones crecen.

La escisión de una aldea yanomamo no puede ocurrir pacíficamente. Los que se alejan

sufren  inevitablemente  grandes  castigos  pues  están  obligados  a  transportar  los  pesados

esquejes de plátano y llantén hasta los nuevos huertos, a buscar refugio entre los aliados y a

pagar la comida y la protección con dones de mujeres mientras esperan que los nuevos árboles

maduren. Muchos ataques de una aldea contra otra representan la prolongación de las disputas

intra-aldeanas.  Las  incursiones  entre  aldeas  no  emparentadas  también  aumentan  con  el

ascenso de las tensiones dentro de las aldeas. A medida que las expediciones de caza recorren

distancias  mayores  en  busca  de  los  recursos  que  disminuyen,  los  animales  de  caza,  las

incursiones en zonas tapón entre las aldeas, e incluso en los huertos enemigos, se tornan más

frecuentes. Las tensiones en relación con las mujeres conducen a incursiones más frecuentes

en busca de mujeres, como alternativa del adulterio y como validación de la masculinidad y

de las jerarquías de caciques amenazados.

No intentaré describir detalladamente todos los mecanismos que sirven para anunciar y

transmitir  la  amenaza  del  agotamiento  de recursos  animales  y que movilizan  la  conducta

compensatoria de las escisiones y la dispersión de las aldeas. Pero estoy convencido de que he

ofrecido pruebas suficientes para demostrar que el caso de los yanomamo fortalece la teoría

de que la guerra grupal y aldeana forma parte de un sistema para dispersar a las poblaciones y

reducir su tasa de crecimiento.

54



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

6

EL ORIGEN DE LA SUPREMACÍA MASCULINA

Y DEL COMPLEJO DE EDIPO

La  práctica  de  la  guerra  es  responsable  de  una  amplia  gama  de  instituciones  de

supremacía  masculina  entre  las  sociedades  grupales  y  aldeanas.  La  existencia  de  estas

instituciones constituye una fuente de desconcierto y de confusión para los partidarios de los

derechos de la  mujer. Muchas mujeres  temen que si  la supremacía  masculina  ha existido

durante tanto tiempo, tal vez sea realmente «natural» que los hombres dominen a las mujeres.

Pero es un temor infundado. Las instituciones de supremacía masculina surgieron como una

de las consecuencias de la guerra, del monopolio masculino de las armas y del empleo del

sexo para el fomento de las personalidades masculinas agresivas. Como ya he mostrado, la

guerra  no  es  expresión  de  la  naturaleza  humana,  sino  una  respuesta  a  las  presiones

reproductoras y ecológicas. En consecuencia, la supremacía masculina no es más natural que

la guerra.

Lamentablemente,  las  feministas  han  intentado  oponerse  a  la  opinión  de  que  la

supremacía masculina es natural al negar que existía entre la mayoría de los pueblos grupales

y aldeanos. Entre los no antropólogos,  tal criterio condujo a la resurrección de las teorías

místicas  acerca  de  una  edad  dorada  del  matriarcado,  cuando  las  mujeres  reinaban

supremamente sobre los hombres. Ni los mismos antropólogos han podido hallar algo que

justifique la exhumación de este cadáver del siglo diecinueve. Pero han intentado mostrar que

el alcance y la intensidad del complejo de supremacía masculina ha sido exagerado. En los

casos  más  extremos,  las  feministas  han  insistido  recientemente  en  que  la  alta  incidencia

registrada  de  instituciones  de supremacía  masculina  es  una ilusión  creada  por  las  mentes

sexistas de los observadores masculinos responsables de la mayoría de las descripciones de la

vida grupal y aldeana.

Los que creen que las instituciones de supremacía masculina no son más comunes que los

conjuntos institucionales de supremacía femenina o sexualmente equilibrados, muestran una

falta  de  comprensión  hacia  el  prejuicio  que  realmente  domina  y  dirige  las  carreras

profesionales de los antropólogos culturales, sean hombres o mujeres. Este prejuicio refleja la

tentación casi irresistible de sostener que uno ha realizado un trabajo de campo en un grupo

55



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cuyas costumbres están lo bastante apartadas de lo común, para justificar el esfuerzo y los

gastos vinculados al aprendizaje de éstas. (Recuerdo muy bien mi propio disgusto por haber

elegido un trabajo de campo entre los bathonga, un grupo patrilineal del sur de Mozambique,

cuando con un poco más de previsión podría haber convencido a la Fundación Ford de que

me dejara ir a una cultura matrilineal más exótica y, en consecuencia, profesionalmente más

satisfactoria, situada ligeramente al norte.) En lugar de estar predispuestos a pasar por alto la

existencia de instituciones que moderan el poder y la autoridad masculinos, la mayoría de los

etnógrafos no conciben nada más satisfactorio que poder escribir artículos periodísticos sobre

«residencia  posmarital  uxorilocal»  o  un  bonito  caso  de  «descendencia  matrilineal  con

poliandria».  Si  pienso  en  esto,  me  resulta  imposible  creer  que  las  sobrecogedoras

regularidades  estadísticas  indicativas  de  prejuicios  estructurales  prácticamente  universales

contra las mujeres no son más que motas en los ojos de los trabajadores de campo masculinos.

En su  Ethnographic Atlas, George P. Murdock menciona 1.179 sociedades. En las tres

cuartas partes de estas sociedades, cuando las mujeres se casan deben mudarse al hogar de su

marido o de los parientes paternos de su marido, en tanto que sólo en la décima parte los

novios deben ir a vivir al hogar de su desposada o de los parientes maternos de su desposada.

La cuenta de la descendencia de los hijos muestra una asimetría semejante. En las mismas

1.179 sociedades, los hijos son considerados miembros del grupo de descendencia paterna

(linaje o clan) cinco veces con más frecuencia que con la que son considerados miembros del

grupo de descendencia materna; es decir, la patrilinealidad es cinco veces más común que la

matrilinealidad.  Y sólo  en  alrededor  de  un  tercio  de  las  culturas  donde  la  descendencia

corresponde a la línea materna, los hijos casados permanecen con la madre. En otro tercio de

dichas culturas, los hijos varones casados dejan de vivir con la madre y residen en la casa del

hermano  de  ella.  Esta  pauta,  denominada  avunculocalidad  (residencia  con  el  avunculus,

palabra latina que significa «hermano de la madre»), implica que es el hermano de la madre el

que controla los hijos y la propiedad del grupo familiar aunque la descendencia corresponda a

la línea femenina.  Cabe señalar que la pauta opuesta no existe, aunque su ausencia no ha

impedido que los antropólogos utilizaran la palabra «amitalocalidad» para identificarla. Si la

amitalocalidad  existiera,  en  una  sociedad  con  descendencia  patrilineal  un  hombre  casado

estaría obligado a acompañar a su esposa a la residencia de la hermana del padre de ella. Esto

implicaría que, a pesar de la cuenta de la descendencia en la línea masculina, sería la hermana

del padre la que controlaría los hijos y la propiedad del grupo familiar.

Los tipos  de  matrimonio  también  dan fe  del  dominio  de  los  hombres  en  los  asuntos

internos. La poligamia (un marido, varias esposas) tiene lugar con una frecuencia 100 veces

56



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mayor  que  la  poliandria  (una  esposa,  varios  maridos)  y  es  la  forma  matrimonial

funcionalmente mejor adaptada para utilizar el sexo y las mujeres como recompensas de la

conducta «masculina» agresiva. Por otro lado, la poliandria es la forma que mejor se adaptaría

a una sociedad dominada por mujeres y en la cual los maridos serviles serían las recompensas

de  una feminidad feroz  y competitiva.  Dichas  sociedades  tendrían  pocas  posibilidades  de

éxito  en  una  guerra  contra  enemigos,  entre  los  cuales  los  especialistas  militares  fueran

hombres robustos y agresivos. Esto sugiere por qué tan pocas sociedades grupales y aldeanas

alientan a las mujeres para que coleccionen maridos, del mismo modo que tantas alientan a

los hombres para que coleccionen esposas.

Otra  institución  común relacionada  con el  matrimonio  ofrece  aún más  pruebas  de  la

supremacía masculina culturalmente inducida en relación con la guerra y, en última instancia,

con las presiones ecológicas y reproductoras. En el matrimonio, es sumamente común una

transferencia  de objetos de valor  por parte de la familia  del  novio a la de la novia.  Esta

transferencia, conocida con el nombre de «precio de la novia», compensa a la familia de la

novia por la pérdida de sus valiosos servicios productivos y reproductores. Es sorprendente

que el opuesto lógico del precio de la novia —el precio del novio—, prácticamente no exista.

(Un  solo  caso,  del  que  Jill  Nash  me  informó  recientemente,  es  el  de  los  nagovisi  de

Bougainville,  entre  los  que  las  hermanas  y  la  madre  de  la  novia  dan una  compensación

económica  a  las  hermanas  y la  madre  del  novio  por  la  pérdida  de sus  valiosos  servicios

productivos  y  reproductores.)  El  término  «precio  del  novio»  no  debe  confundirse  con  la

«dote», que es otra forma de intercambio de riquezas durante el matrimonio. La dote tiene

lugar en las sociedades patrilineales y es entregada por el padre y el hermano de la novia al

novio o a su padre. Pero no se la considera una compensación por la pérdida de los servicios

productivos y reproductores del novio. Más bien está destinada a ayudar a cubrir los costes de

mantener  a  una mujer  económicamente  onerosa,  o  como pago para el  establecimiento  de

alianzas políticas, económicas, de casta, o étnicas, valiosas para el padre y los hermanos de la

novia.

Estas relaciones matrimoniales que privilegian al hombre apoyan la teoría del antropólogo

francés Claude Lévi-Strauss de que el  matrimonio es un «don» de mujeres intercambiado

entre  los  hombres.  «Los  hombres  intercambian  mujeres;  las  mujeres  nunca  intercambian

hombres», insiste Lévi-Strauss. No obstante, Lévi-Strauss nunca ha ofrecido una explicación

de por qué esto es así.

Las  instituciones  políticas  de las  sociedades  grupales  y aldeanas  también  suelen estar

dominadas por los hombres. Las sociedades patrilineales siempre tienen caciques aldeanos

57



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

más que mujeres caciques y el liderazgo religioso en la mayoría de las sociedades grupales y

aldeanas también se centra alrededor del hombre; existen algunas chamanes —las adeptas a

enfrentar las fuerzas sobrenaturales—, pero casi siempre son menos numerosas y destacan en

menor medida que sus equivalentes masculinos.

Las sociedades grupales y aldeanas consideran que las mujeres son ritualmente impuras

durante la  menstruación.  Consideran la sangre menstrual  como contaminante.  Pero en los

rituales utilizan semen con el propósito de mejorar la salud y el bienestar del grupo. A lo largo

y a lo ancho del mundo, los hombres amenazan a las mujeres y a los niños con «matracas»

(objetos resonantes sostenidos de una cuerda), máscaras y otros objetos cuya naturaleza se

mantiene oculta a las mujeres.  Los casinos de hombres,  en los cuales se almacenan estos

objetos y de los cuales las mujeres están excluidas, también forman parte del mismo conjunto

institucional. Por otro lado, las mujeres rara vez amenazan ritualmente a los hombres y no

conozco ninguna aldea que cuente con un casino donde las mujeres se reúnan para protegerse

de la contaminación producida por sus maridos.

Por último, en la mayoría de las sociedades grupales y aldeanas el dominio masculino se

evidencia  en la  división del  trabajo.  Las  mujeres  realizan tareas pesadas como desherbar,

moler y machacar semillas, recoger agua y leña, llevar de una parte a otra los hijos pequeños y

los enseres de la casa y cocinar rutinariamente.

Mi  argumento  consiste  en  que  todas  estas  instituciones  sexualmente  asimétricas  se

originaron  como  consecuencia  de  la  guerra  y  del  monopolio  masculino  sobre  las  armas

militares. La guerra exigía la organización de comunidades en torno a un núcleo residente de

padres, hermanos y sus hijos.

Tal  proceder  condujo al  control  de los  recursos  por  los  grupos de intereses  paternos-

fraternos  y  al  intercambio  de  hermanas  e  hijas  entre  esos  grupos  (patrilinealidad,

patrilocalidad  y precio de la  novia),  a  la  asignación de mujeres  como recompensa  por la

agresividad masculina  y de ahí  a la  poligamia.  La asignación de las  tareas  pesadas  a  las

mujeres y su subordinación y devaluación rituales surge automáticamente de la necesidad de

recompensar a los hombres a costa de las mujeres y de ofrecer justificaciones sobrenaturales

de todo el contexto de supremacía masculina.

¿Qué  ha  impedido  que  otros  vieran  la  relación  causal  entre  la  guerra  y  todas  estas

instituciones  que privilegian  al  hombre? El obstáculo siempre ha sido que algunas de las

sociedades aldeanas más combativas parecen haber tenido tendencias muy débiles o nulas de

supremacía masculina. Los iroqueses, por ejemplo, son conocidos por su lucha incesante y

por el entrenamiento de los varones para que logren hacerse inmunes al dolor. También son

58



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

famosos por el  implacable trato que daban a los prisioneros de guerra.  Los cautivos eran

obligados a correr baquetas, les arrancaban las uñas de los dedos y les cortaban los miembros

y,  finalmente,  eran  decapitados  o  cocinados  vivos  en  la  hoguera...  después  de  lo  cual

consumían  sus  restos  en  festines  de  canibalismo.  Pero  los  iraqueses  eran  matrilineales,

matrilocales, no pagaban el precio de la novia, eran más o menos monógamos y carecían de

un elaborado complejo religioso para intimidar  o aislar  a las mujeres.  Muchas sociedades

muestran  una pauta  similar  de  militarismo intenso  combinado con una  descendencia  más

matrilineal  que  patrilineal  y  con instituciones  de  supremacías  masculina  más  débiles  que

fuertes. Sin embargo, no olvidemos que las sociedades matrilineales constituyen algo menos

del 15 por ciento de todos los casos.

A decir  verdad,  la  asociación  entre  instituciones  matrilineales  y  una  forma  feroz  de

militarismo  es  demasiado  constante  para  que  sea  producto  del  azar.  Si  uno  no  estuviera

convencido de que la guerra fue responsable de los complejos patrilineales-patrilocales, una

conclusión  lógica  consistiría  en  que,  de  algún  modo,  también  fue  responsable  de  los

complejos matrilineales-matrilocales. Obviamente, la solución de este problema radica en que

existen diversos tipos de guerra. Las sociedades aldeanas matrilineales suelen practicar un

tipo  de  guerra  distinto  al  practicado  por  las  sociedades  aldeanas  patrilineales,  como  los

yanomamo.  William Divale  fue  el  primero  en  demostrar  que  las  sociedades  matrilineales

practican  típicamente  una  «guerra  externa»,  es  decir,  la  penetración  de  grandes  bandas

incursoras  en  los  territorios  de  enemigos  lejanos  que  son,  lingüística  y  etnológicamente,

distintos  de  los  atacantes.  La  guerra  entre  los  grupos  y las  aldeas  patrilineales  como los

yanomamo, por otro lado, se denomina «guerra interna» porque implica ataques de pequeños

grupos de incursores en las aldeas cercanas, en las que los enemigos hablan el mismo idioma

y, probablemente, comparten un antepasado común bastante reciente, de ahí la denominación

de «guerra interna».

La lógica que sustenta la relación entre matrilinealidad y guerra externa es la siguiente:

los hombres  casados que se mudan a una casa comunal  matrilocal  iroquesa provienen de

familias  y  aldeas  distintas.  El  cambio  de  residencia  les  impide  ver  sus  intereses

exclusivamente en términos de lo que es bueno para sus padres, hermanos e hijos y, al mismo

tiempo, los pone en contacto cotidiano con los hombres de las aldeas cercanas. Esto promueve

la paz entre las aldeas vecinas y establece las bases para que los hombres cooperen en la

formación de grandes bandas guerreras capaces de atacar a enemigos situados a cientos de

kilómetros de distancia. (Los ejércitos iroqueses que se componían de más de 500 guerreros

organizaron, desde Nueva York, ataques contra blancos situados en sitios tan lejanos como

59



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Illinois.) Divale ha ampliado el número de casos a los que se aplica esta lógica al sugerir que

los pueblos patrilineales atacados por grupos matrilineales y organizados, también tenían que

adoptar una organización semejante en poco tiempo para no ser destruidos.

Pero  quiero  hacer  una  advertencia  contra  la  conclusión  de  que  todos  los  casos  de

organización matrilineal están relacionados con la práctica de la guerra externa. La ausencia

prolongada de los hombres por cualquier motivo puede centrar la atención en las mujeres

como portadoras de títulos y guardianas de los intereses masculinos. Las expediciones de caza

y de pesca y el comercio a larga distancia son dos actividades centradas en torno al hombre,

actividades que también se asocian con la matrilinealidad. La lógica es semejante a la que se

aplica a la guerra: los hombres deben unirse para empresas peligrosas que exigirán que estén

lejos de sus casas, de sus tierras y otras propiedades durante semanas o meses. Esas ausencias

tan  prolongadas  determinan  que  las  mujeres  asuman  la  responsabilidad  de  tomar  las

decisiones sobre las pautas del trabajo cotidiano y sobre la atención y educación de los hijos,

además de cargar con la producción agrícola de los huertos y los campos. Los cambios de las

organizaciones patrilineales a matrilineales surgen como un intento por parte de los hombres

ausentes de transferir a sus hermanas el cuidado de las casas, las tierras y las propiedades de

posesión conjunta. Los hombres ausentes confían en sus hermanas más que en sus esposas

porque éstas provienen del grupo de interés  paterno de otra persona y sus lealtades  están

divididas. Sin embargo, las hermanas que permanecen en casa tienen los mismos intereses de

propiedad  que  los  hermanos.  En  consecuencia,  los  hermanos  ausentes  desaprueban  los

matrimonios que alejarían a las hermanas de la casa en que crecieron juntos. Las hermanas se

muestran muy felices de obedecer, ya que el matrimonio patrilocal las expone a malos tratos a

manos de maridos con supremacía masculina y de suegros y suegras poco compasivos.

No es necesario que la transición real de la patrilocalidad a la matrilocalidad implique un

cambio institucional  súbito y traumático.  Puede tener lugar mediante el  simple recurso de

cambiar el precio de la novia por el servicio de la novia. En síntesis, en lugar de transferir

objetos de valor como preludio para separar a la novia de sus familiares, el marido se instala

transitoriamente con éstos, caza para ellos y los ayuda a despejar sus campos. A partir de esta

situación, sólo bastará un pequeño paso para llegar a los tipos de matrimonio característicos

de los sistemas matrilineales y matrilocales. Esos matrimonios son enlaces fáciles de romper

en  los  que  los  maridos  son considerados,  en  realidad,  como  transeúntes  temporarios  con

privilegios sexuales, a los que puede pedirse que se marchen en cuanto su presencia provoca

el más leve inconveniente.  Por ejemplo,  entre los matrilocales indios pueblo de Atizona y

Nuevo México, los maridos molestos eran despedidos mediante el simple recurso de colocar

60



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

sus mocasines en el lado exterior de la puerta. Las mujeres iroquesas en cualquier momento

deciden ordenar a un hombre que recoja su manta y se marche a otra parte; Lewis Henry

Morgan comentó acerca del matrimonio iroqués: «Los motivos más frívolos o el capricho del

momento  bastaban  para  romper  el  vínculo  matrimonial».  Entre  los  nayars,  una  casta

matrilineal militarista de la Costa de Malabar, en la India, la insignificancia de los maridos

llegó al punto en que la residencia conjunta estaba limitada a las visitas nocturnas.

Las familias que se componen de un núcleo residente de madres, hermanas e hijas, en las

que los  hombres  están  lejos  en  acciones  de  guerra,  otras  expediciones  o transitoriamente

instalados con la familia de su esposa, son incompatibles con la ideología y la práctica de la

descendencia y la herencia patrilineales. Ya no es en sus propios hijos —dispersados entre las

diversas casas en las que residió durante sus enlaces ambulantes— en los que un hombre

puede buscar la continuidad de su hogar y sus tierras; más bien es en los hijos de su hermana,

que crecerán donde él mismo creció. O, para analizar la misma situación desde la perspectiva

de los hijos, no es a su padre hacia el cual pueden volverse en busca de seguridad y herencia

sino hacia el hermano de su madre.

Enfrentemos otra complicación. No todas las sociedades preestatales expansionistas que

practican  la  guerra  externa  están  organizadas  matrilinealmente.  En  África,  por  ejemplo,

sociedades de pastores como los nuer y los massai se abocaban a la guerra externa pero eran

patrilineales-patrilocales.

Estos grupos exigen un análisis separado. La mayoría de las sociedades pre-estatales de

pastores nómadas o seminómadas son expansionistas y sumamente militaristas,  además de

poderosamente patrilineales o patrilocales más que matrilineales o matrilocales.  El motivo

reside en que la fuente principal de subsistencia y riqueza de los pastores son los animales

más que los cultivos en el campo. Cuando los pastores pre-estatales intensifican la producción

y a raíz de la presión demográfica invaden los territorios de sus vecinos, los combatientes

masculinos  no  necesitan  preocuparse  por  lo  que  ocurre  en  el  hogar.  Como  los  pastores

generalmente van a la guerra con el fin de llevar a su ganado a mejores pasturas, el «hogar»

los  sigue.  Por  ello  la  guerra  expansionista  de  los  pueblos  pastores  pre-estatales  no  se

caracteriza  por  las  incursiones  estacionales  a  larga  distancia  desde  una  base-hogar,  como

ocurre entre muchas sociedades matrilineales agrícolas, sino por la migración de comunidades

enteras: hombres, mujeres, niños y ganado.

El descubrimiento de la relación entre la guerra externa y el desarrollo de las instituciones

matrilineales  aclara  muchos  enigmas que durante más de un siglo han importunado a los

antropólogos. Ahora podemos ver por qué el matriarcado jamás reemplazó al patriarcado, la

61



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

poliandria  a  la  poligamia  o  el  precio  del  novio  al  precio  de  la  novia.  El  matriarcado

permanecerá excluido mientras los hombres sigan monopolizando las técnicas y la tecnología

de la violencia física. El motivo por el cual la residencia con los hermanos de la madre —

avúnculocalidad— es tan común en las sociedades matrilineales consiste en que los hombres

se niegan a permitir que sus hermanas dominen el reparto de la propiedad materna conjunta.

El motivo por el cual la amitalocalidad no existe consiste en que las mujeres —las hermanas

del padre— nunca pueden ejercitar sobre la propiedad paterna un grado de control mayor al

ejercitado por sus hermanos. El motivo por el cual el precio del novio virtualmente no se

produce reside en que en los sistemas matrilineales los maridos nunca ocupan una posición

semejante  a  la  de  las  esposas  en  los  sistemas  patrilineales.  No  se  los  incorpora  como

dependientes en el grupo interno de la esposa ni entregan a sus hermanas el control de sus

asuntos internos; en consecuencia, las esposas no pagan el precio del novio a las hermanas de

su marido en compensación por la perdida de los servicios productivos y reproductores del

hombre. Y el motivo por el cual las sociedades matrilineales no son poliándricas con la misma

frecuencia que son poligámicas reside en que el sexo sigue utilizándose como recompensa del

valor masculino.  Ningún cazador de cabezas o arrancador de cabelleras endurecido por la

batalla se asentará en la felicidad conyugal en compañía de cuatro o cinco de sus compañeros

inseparables bajo la tutela de una sola mujer (aunque el hecho de compartir concubinas y la

violación en pandilla se resuelve fácilmente).

Todo  esto  no  niega  que  el  desarrollo  de  las  instituciones  matrilineales  ejerce  una

influencia moderadora en la severidad del complejo de supremacía masculina. Por motivos

asociados  a  la  explicación  del  cambio  a  la  guerra  externa,  que  analizaré  más  tarde,  la

matrilinealidad conduce a una disminución de la preferencia por el infanticidio femenino e,

incluso, a un cambio de preferencia con respecto al sexo del primogénito. Por ejemplo, un

hombre iroqués quería que sus hermanas tuvieran hijas para que su matrilinaje no se acabara y

en los lugares en los que se respeta estrictamente la matrilocalidad, un hombre que desea tener

varias esposas deberá restringirse a mujeres  que sean hermanas.  (Como en el  caso de los

iroqueses,  la  poligamia  formal  fue  frecuentemente  abandonada  en  las  sociedades

matrilineales.)  Como ya  he dicho,  las  mujeres  rompen fácilmente  los  matrimonios  en las

sociedades matrilineales. Cuando un hombre es un huésped en la casa de su esposa, no puede

maltratarla y esperar que ella lo acepte sin rebelarse. Pero esta moderación de la jerarquía

sexista  no  debe  confundirse  con  su  anulación.  En su  deseo de  subvertir  los  estereotipos

comunes de la supremacía masculina, algunos antropólogos citan el efecto moderador de las

instituciones matrilineales en el grado de control masculino como si se tratara de una prueba

62



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de igualdad sexual.  No debemos  dar  demasiada  importancia  al  hecho de que las mujeres

iroquesas «se ofendían terriblemente al ser golpeadas por sus maridos». Y el hecho de que las

mujeres «podían suicidarse para vengarse de los malos tratos» no es indicio de su igualdad

con los hombres, como un investigador ha dado a entender recientemente. Lo importante es

que ninguna mujer iroquesa se atrevería a golpear a su marido. Y si tal agresión alguna vez

ocurriera,  sin  duda  alguna  el  marido  se  «vengaría»  de  un  modo  más  convincente  que

recurriendo al suicidio. No veo motivos para dudar de que Lewis Henry Morgan sabía a qué

se refería  cuando escribió  que el  hombre  iroqués  «consideraba  a  la  mujer  como inferior,

dependiente y criada del hombre y, a causa de la educación y la costumbre, ella misma se

consideraba realmente así». Los primeros observadores que expresaron opiniones contrarias a

la de Morgan estaban totalmente anublados por la diferencia entre descendencia matrilineal y

supremacía femenina.

Entre los iroqueses, el efecto moderador de la matrilinealidad fue más poderoso y, tal vez,

hasta más excepcional en la esfera de la política que en el matrimonio y la vida doméstica.

Por lo que sé, de todas las culturas aldeanas de las que tenemos una información fidedigna,

ninguna estuvo más cerca de ser un matriarcado político que la de los iroqueses. Pero el papel

de las mujeres iroquesas como tomadoras de decisiones políticas no estableció la igualdad

política entre los sexos. Las matronas iroquesas tenían poder para nombrar y deponer a los

ancianos  que eran elegidos  para el  cuerpo gobernante  supremo,  denominado consejo.  Por

intermedio de un representante masculino en el consejo, ellas podían influir en sus decisiones

y ejercer el poder con respecto a la conducción de la guerra y el establecimiento de tratados.

La elegibilidad para un cargo pasaba a través de la línea femenina y era deber de las mujeres

nombrar  a  los  hombres  que  actuarían  en  el  consejo.  Pero las  mujeres  mismas  no podían

pertenecer  al  consejo y los hombres  poseedores de un cargo tenían el  poder de vetar  los

nombramientos  de  las  matronas.  Judith  Brown concluye  su  investigación  de  la  jerarquía

sexual entre los iroqueses con el comentario de que «la nación no era un matriarcado, como

algunos sostuvieron». Pero agrega que «las matronas eran una éminence grise». No es ésta la

cuestión. Las mujeres siempre son más influyentes entre bambalinas que lo que parecen serlo

en escena. Es el hecho de que rara vez se las ve en escena lo que resulta tan desconcertante y

que, a mi entender, sólo puede explicarse en relación con la práctica de la guerra.

Al margen de los problemas presentados por las sociedades matrilineales bélicas, existe

otro  motivo  por  el  cual  la  influencia  de  la  guerra  en  los  papeles  sexuales  ha  sido

prácticamente ignorada hasta hoy. Las teorías modernas sobre los papeles sexuales han estado

dominadas  por  los  psicólogos  y  los  psiquiatras  freudianos.  Hace  mucho  tiempo  que  los

63



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

freudianos  tenían  conciencia  de  que  debía  existir  alguna  relación  entre  guerra  y  papeles

sexuales,  pero  invirtieron  la  flecha  causal  e  hicieron  derivar  la  guerra  de  la  agresividad

masculina en lugar de hacer derivar la agresividad masculina de la guerra. Esta inversión ha

penetrado en otras  disciplinas  e  ingresado en la  cultura  popular, donde reposa como una

bruma sobre la vida intelectual. Freud sostenía que la agresividad es una manifestación de las

frustraciones de los instintos sexuales durante la infancia y que la guerra es, simplemente, la

agresión socialmente sancionada en su forma más homicida. El hecho de que los hombres

debían dominar a las mujeres surgía automáticamente del modo en que los poseedores de los

órganos  sexuales  masculinos  y  las  poseedoras  de  los  órganos  sexuales  femeninos

respectivamente, experimentaban los sufrimientos de la sexualidad infantil. Según Freud, los

varones compiten con su padre por el dominio sexual de la misma mujer. Se entregan a la

fantasía de que son omnipotentes y que pueden matar a su rival que, en la realidad o en la

fantasía,  amenaza con amputarles los órganos sexuales. Freud llamó a tal  fenómeno — el

drama  central  de  la  teoría  psicodinámica  freudiana—  complejo  de  Edipo.  Su  resolución

consiste en que el niño aprenda a no dirigir la agresividad a su padre sino hacia actividades

socialmente «constructivas» (que pueden incluir la guerra).

Para  la  niña,  Freud  imaginó  un  trauma  paralelo  pero  fundamentalmente  distinto.  La

sexualidad de una niña también está inicialmente dirigida hacia su madre, pero en el estadio

fálico hace un descubrimiento sorprendente: carece de pene. La niña «considera responsable a

su madre de su estado castrado» y, en consecuencia, «transfiere su amor a su padre porque

éste tiene el apreciado órgano que aspira a compartir con él». Pero su amor hacia su padre y

hacia otros hombres «se mezcla con un sentimiento de envidia porque ellos poseen algo de lo

que ella carece». Por tal razón, mientras los varones deben resolver su complejo de Edipo

aprendiendo a expresar la hostilidad contra otros, las niñas deben aprender a compensar la

falta  de  pene  aceptando  un  papel  subordinado  y  teniendo  hijos  (que  simbólicamente

representan el pene perdido).

Aunque este drama podría parecer una pura simpleza, la investigación antropológica ha

demostrado que existe una aparición extendida aunque no universal de pautas psicodinámicas

que se parecen a las competencias edípicas, al menos en el sentido mínimo de una hostilidad

sexualmente cargada entre los hombres de la generación mayor y la más joven y de envidia

del pene entre las mujeres. Bronislaw Malinowski señaló que incluso entre los matrilineales y

avunculocales habitantes de las islas Trobriand existen las rivalidades edípicas,  aunque no

exactamente en la forma en que Freud había anticipado, ya que la figura de autoridad durante

la infancia es el hermano de la madre más que el padre. Indudablemente, Freud apuntaba a

64



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

algo, pero, por desgracia, sus flechas causales lo hacían hacia atrás. Sería pura simpleza la

idea de que la situación edípica es provocada por la naturaleza humana en lugar de serlo por

las culturas humanas. No es extraño que la situación edípica esté tan extendida. Todas las

condiciones  para  crear  temores  de  castración  y  envidia  del  pene  están  presentes  en  el

complejo  de  supremacía  masculina:  en  el  monopolio  masculino  de  las  armas  y  en  la

educación  de  los  hombres  para  la  valentía  y  los  papeles  combativos,  en  el  infanticidio

femenino y la educación de las mujeres para que sean recompensas pasivas de la actuación

«masculina»,  en  el  prejuicio  patrilineal,  en  el  predominio  de  la  poligamia,  los  deportes

masculinos competitivos, los violentos ritos de los varones púberes, la impureza ritual de las

menstruantes, en el precio de la novia y en otras muchas instituciones centradas en torno al

hombre.  Evidentemente,  donde  el  objetivo  de  la  crianza  es  producir  hombres  agresivos,

«masculinos»  y  dominantes,  y  mujeres  pasivas,  «femeninas»  y  subordinadas,  habrá  algo

semejante al temor de castración entre los hombres de generaciones inmediatas —se sentirán

inseguros  con respecto  a  su virilidad— y algo semejante  a  la  envidia  del  pene entre  sus

hermanas,  a  las  que  se  enseñará  a  exagerar  el  poder  y  el  significado  de  los  genitales

masculinos.

Todo esto conduce a una conclusión: el complejo de Edipo no fue la causa de la guerra; la

guerra fue la causa del complejo de Edipo (recordemos que la guerra misma no fue causa

primera sino un derivado del intento de controlar las presiones ecológicas y reproductoras).

Aunque parezca un problema sin solución como el del huevo y la gallina, existen excelentes

motivos científicos para rechazar las prioridades freudianas. Si comenzamos con el complejo

de Edipo, no podemos explicar las variaciones de intensidad y de alcance de la guerra: ¿por

qué algunos grupos son más bélicos que otros y por qué algunos practican formas externas y

otros formas internas de incursión? Tampoco podemos explicar por qué el conjunto de las

instituciones  de  supremacía  masculina  varía  en  esencia  y  en  fuerza.  Al  empezar  con  el

complejo  de  Edipo,  tampoco  podemos  explicar  el  origen  de  la  agricultura,  los  caminos

divergentes de las intensificaciones y los agotamientos en el Viejo y el Nuevo Mundo ni el

origen del estado. Pero si comenzamos con la presión reproductora, la intensificación y el

agotamiento, podemos comprender los aspectos constantes y variables de la guerra.

Y a partir de un conocimiento de las causas de las variaciones bélicas, podemos llegar a

una comprensión de las causas de las variaciones de la organización familiar, las jerarquías

sexuales  y  los  papeles  sexuales  y,  desde  esta  perspectiva,  a  una  comprensión  de  las

características  constantes  y variables  del complejo de Edipo.  Un principio admitido en la

filosofía de la ciencia establece que si uno debe elegir entre dos teorías, merece prioridad

65



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

aquella que resuelve más variables con el menor número de suposiciones independientes y no

explicadas.

Merece la  pena insistir  en este punto porque de cada teoría se infieren consecuencias

filosóficas y prácticas distintas. Por un lado, la teoría freudiana se parece mucho al enfoque de

la guerra como naturaleza humana. Hace que la agresividad homicida parezca inevitable. Al

mismo tiempo, encadena tanto a los hombres como a las mujeres con un imperativo biológico

(«la anatomía es destino»), con lo cual enturbia y estrecha el movimiento para alcanzar la

igualdad sexual. Aunque he sostenido que la anatomía destina a los hombres al entrenamiento

para ser feroces y agresivos si hay guerra, no he dicho que la anatomía, los genes, el instinto o

cualquier otra cosa torne inevitable la guerra. El simple hecho de que todos los seres humanos

del mundo de hoy y del pasado conocido hayan vivido en sociedades sexistas y belicistas o en

sociedades afectadas por sociedades sexistas y belicistas no es razón suficiente para adjudicar

a la naturaleza humana la imagen de las características salvajes necesarias para librar una

batalla  con éxito.  El hecho de que la  guerra  y el  sexismo hayan jugado y sigan jugando

papeles tan destacados en los asuntos humanos no significa que deban seguir haciéndolo en

cualquier tiempo futuro. La guerra y el sexismo dejarán de practicarse cuando sus funciones

productivas, reproductoras y ecológicas se satisfagan mediante alternativas menos costosas.

Por primera vez en la historia tales alternativas están a nuestro alcance. Si no somos capaces

de utilizarlas, no será un fallo de nuestra naturaleza sino de nuestra inteligencia y voluntad.

66



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

7

EL ORIGEN DE LOS ESTADOS PRÍSTINOS

Antes de la evolución del estado, en la mayoría de las sociedades grupales y aldeanas el

ser humano medio disfrutaba de libertades  económicas  y políticas  que hoy sólo goza una

minoría privilegiada. Los hombres decidían por su cuenta cuánto tiempo trabajarían en un día

determinado, en qué trabajarían... o si trabajarían. A pesar de su subordinación a los hombres,

las mujeres generalmente también organizaban sus tareas cotidianas y se fijaban un ritmo

sobre una base individual. Existían pocas rutinas. La gente hacía lo que tenía que hacer, pero

nadie les decía dónde ni cuándo. No había jefes ni capataces que se mantuvieran apartados ni

que controlaran el  trabajo.  Nadie les decía  cuántos  ciervos  o conejos tenían que cazar  ni

cuántas batatas silvestres tenían que recoger. Un hombre podía decidir que el día era bueno

para  estirar  el  arco,  para  apilar  hojas,  para  buscar  plumas  o  para  holgazanear  por  el

campamento. Una mujer podía decidir que buscaría raíces, recogería leña, trenzaría una cesta

o visitaría  a su madre.  Si se puede confiar en que las culturas de los pueblos grupales y

aldeanos modernos revelan el pasado, las tareas se cumplieron de este modo durante decenas

de miles de años. Además, la madera para el arco, las hojas para el techo, los pájaros que

daban plumas, los leños de los gusanos y la fibra para la cesta estaban allí para que todos los

cogieran. La tierra, el agua, los vegetales y los animales de caza eran propiedad comunal.

Todo hombre y mujer tenía derecho a una porción igual de naturaleza. Ni las rentas ni los

impuestos ni los tributos impedían que la gente hiciera lo que quería. Todo esto fue arrasado

por la aparición del estado. Durante los últimos cinco o seis milenios,  las nueve décimas

partes de todas las personas que vivieron lo hicieron como campesinos o como miembros de

alguna de las castas o clases serviles. Con la aparición del estado, los hombres comunes que

intentaban utilizar la generosidad de la naturaleza tuvieron que conseguir el permiso de otro y

pagarlo  con impuestos,  tributos  o trabajo extra.  Fueron despojados de las  armas y de las

técnicas de la guerra y la agresión organizada y éstas entregadas a soldados-especialistas y

policías controlados por burócratas militares, religiosos y civiles. Por primera vez aparecieron

sobre  la  tierra  reyes,  dictadores,  sumos  sacerdotes,  emperadores,  primeros  ministros,

presidentes, gobernadores, alcaldes, generales, almirantes, jefes de policía, jueces, abogados y

carceleros, junto con mazmorras, cárceles, penitenciarías y campos de concentración. Bajo la

tutela  del  estado,  los  seres  humanos  aprendieron  por  primera  vez  a  hacer  reverencias,  a

67



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

humillarse,  a  arrodillarse y a  saludar  humildemente.  La aparición  del  estado significó,  en

muchos sentidos, el descenso del mundo de la libertad al de la esclavitud.

¿Cómo ocurrió?  Para  responder,  primero  tendré  que  hacer  una  distinción  entre  cómo

ocurrió primero en determinadas regiones del mundo y cómo ocurrió después. Tendré que

distinguir, según la terminología propuesta por Morton Fried, entre el origen de los estados

«prístinos» y los «secundarios». Un estado prístino es aquel en el que no hay una situación

preexistente que estimule el proceso de formación del estado. Claro que puesto que ninguna

sociedad existe en el vacío, todos los procesos de desarrollo están influidos por la interacción

con otras sociedades, pero «existen situaciones en las que ninguna de las culturas externas es

más compleja que la que se considera y esas situaciones pueden considerarse como prístinas».

Los arqueólogos tienden hacia un acuerdo en el sentido de que hubo al menos tres centros

de desarrollo estatal prístino y, probablemente, incluso ocho. Los tres casos definidos son:

Mesopotamia, alrededor de 3300 antes de nuestra era; Perú, aproximadamente en tiempos de

Cristo; y Mesoamérica, aproximadamente en el 300 de nuestra era. Es prácticamente seguro

que en el Viejo Mundo también surgieron estados prístinos en Egipto (alrededor de 3100 antes

de nuestra era), en el Valle del Indo (poco antes del 2000 antes de nuestra era) y en la Cuenca

del Río Amarillo,  en el norte de China (poco después del 2000 antes de nuestra era). Sin

embargo, existen dudas considerables con respecto a la afirmación de algunos estudiosos de la

prehistoria en el sentido de que también se desarrollaron estados prístinos en Creta y en el

Egeo alrededor  del 2000 antes de nuestra era y en la Región Lacustre del este de África

aproximadamente en el 200 de nuestra era. También existen controversias con respecto a la

cuestión de si en el Nuevo Mundo el estado prístino mesoamericano surgió primero en la

región maya de las tierras bajas o en las tierras altas mexicanas, tema que analizaré en el

próximo capítulo.

Aparentemente, el mejor modo de comprender la aparición de los estados prístinos sería

como  consecuencia  de  la  intensificación  de  la  producción  agrícola.  Al  igual  que  los

cazadores-recolectores, las aldeas agrícolas solían intensificar sus esfuerzos de producción de

alimentos a fin de aliviar las presiones reproductoras. Empero, a diferencia de los cazadores-

recolectores,  los  agricultores  de  las  zonas  de  terreno  favorecido  pueden  intensificar  sus

esfuerzos  durante un período relativamente  prolongado sin sufrir  agotamientos  bruscos  ni

pérdidas de eficacia. En consecuencia, los agricultores de aldeas sedentarias suelen desarrollar

instituciones especiales que estimulan la intensificación al recompensar claramente a aquellos

que trabajan más que otros. Una parte clave del proceso por el cual se desarrolló la estructura

de  subordinación  del  estado  estriba  en  la  naturaleza  característica  de  las  instituciones

68



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

responsables de recompensar a los intensificadores de la producción en las aldeas agrícolas

sedentarias pre-estatales.

Los  antropólogos  se  refieren  a  los  intensificadores  de  la  producción  agrícola  con  el

apelativo de «grandes hombres». En su etapa más pura y más igualitaria, la más conocida

gracias  a  los  estudios  de numerosos  grupos  de  Melanesia  y Nueva Guinea,  los  «grandes

hombres» juegan el  papel de individuos trabajadores, ambiciosos y llenos de civismo que

persuaden a sus parientes y vecinos para que trabajen para ellos al prometerles celebrar un

enorme festín con los alimentos extras que produzcan. Cuando el festín tiene lugar, el «gran

hombre», rodeado por sus orgullosos ayudantes, redistribuye ostentosamente —divide— pilas

de alimentos  y otros regalos pero no guarda nada para sí.  Bajo determinadas  condiciones

ecológicas y en presencia de la guerra, estos administradores de alimentos podrían haberse

situado gradualmente por encima de sus seguidores y convertido en el núcleo original de las

clases gobernantes de los primeros estados.

El antropólogo Douglas Oliver, de la Universidad de Harvard, realizó un estudio clásico

de  la  «condición  de  gran  hombre»  durante  su  trabajo  de  campo  entre  los  siuai  en

Bougainville, en las Islas Salomón. Entre los siuai, un «gran hombre» se llama mumi; alcanzar

el status de mumi es la máxima ambición de todos los jóvenes. Un joven demuestra ser capaz

de convertirse en mumi al trabajar más que todos los demás y al restringir cuidadosamente su

propio consumo de carne y cocos. Posteriormente convence a su esposa, a sus hijos y a sus

parientes  cercanos  de la  seriedad de sus  intenciones  y ellos  juran ayudarlo  a  preparar  su

primer festín. Si el festín es un éxito, su círculo de partidarios se amplía y él comienza a

trabajar  para  preparar  una  muestra  de  generosidad  aún  mayor.  Luego  se  propone  la

construcción  de  un  casino  para  hombres  en  el  cual  sus  seguidores  masculinos  puedan

repantigarse  y en el  cual  puedan hospedar  y alimentar  a  invitados.  Se celebra  otro festín

durante la consagración del casino y si éste también es un éxito, su círculo de partidarios —

gente dispuesta a trabajar para el próximo festín— aumenta aún más y comienzan a llamarlo

mumi.  ¿Qué obtienen sus partidarios  de todo esto? A pesar de que festines cada vez más

grandes significan que las exigencias del mumi hacia sus partidarios se vuelven más pesadas,

el volumen global de la producción asciende. Por eso aunque de vez en cuando se quejen por

lo mucho que tienen que trabajar, los seguidores permanecen leales mientras su  mumi siga

manteniendo o aumentando su fama como «gran proveedor».

Finalmente llega el momento en que el nuevo  mumi ha de desafiar a los que surgieron

antes que él.  Esto se lleva a cabo en un festín  muminai, donde se toma nota de todos los

cerdos, los pasteles de coco y de sagú y almendras que el  mumi anfitrión y sus seguidores

69



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

ofrecen  al  mumi invitado  y  sus  seguidores.  Si  el  mumi  invitado  no  puede  devolver  las

atenciones, aproximadamente un año después, con un festín al menos tan pródigo como el de

sus contrincantes, sufre una gran humillación social y su caída de la condición de  mumi es

inmediata.  Un  mumi debe tener mucho cuidado antes de decidir  a quien desafiar. Procura

elegir  un  invitado  cuya  caída  aumentará  su  propia  fama,  pero  debe  evitar  a  uno  cuya

capacidad de revancha exceda la propia.

Al final de un festín exitoso, el más grande de los mumis todavía se enfrenta con una vida

de esfuerzo personal y de dependencia de los estados de ánimo y las inclinaciones de sus

seguidores. La condición de mumi —al menos según la observó Oliver— no confiere poder

para obligar a los demás a cumplir sus mandatos ni eleva su nivel de vida por encima del de

los demás. En realidad,  puesto que dar cosas es lo que sostiene la condición de  mumi,  es

posible  que  los  grandes  mumis consuman  menos  carne  y  otras  exquisiteces  que  un  siuai

común y no distinguido. Entre los kaoka, otro grupo de las Islas Salomón estudiado por H. Ian

Hogbin, existe el siguiente refrán: «El dador del festín coge los huesos y los pasteles pasados;

la carne y la grasa van para los demás.»

Además,  un  mumi no  puede  dormirse  sobre  los  laureles,  sino  que  debe  prepararse

constantemente para nuevos desafíos. En un gran festín celebrado el 10 de enero de 1939 y al

que asistieron 1.100 personas, el  mumi anfitrión, llamado Soni, ofreció treinta y dos cerdos

más una gran cantidad de pasteles de almendras y sagú. No obstante, Soni y sus seguidores

más cercanos pasaron hambre. «Comeremos la fama de Soni», dijeron los seguidores. Esa

noche,  agotados por  las  semanas  de preparaciones  febriles,  hablaron del  descanso que se

habían  ganado  ahora  que  el  festín  había  concluido.  Pero  a  primeras  horas  de  la  mañana

siguiente fueron despertados por el sonido retumbante de los gongs de madera que sonaban en

el centro de reunión de Soni. Un grupo de personas soñolientas salió para ver quién hacía

tanto ruido. Era Soni y les dijo lo siguiente:

«¡Volvéis a ocultaros en vuestras casas; copuláis día y noche mientras hay

que trabajar! Si estuviera en vuestras manos, pasaríais el resto de vuestras vidas

oliendo el cerdo de ayer. Pero os aseguro que el festín de ayer no fue nada. El

próximo será realmente grande.»

Anteriormente, los mumis eran tan famosos por su capacidad de lograr que los hombres

lucharan por ellos como por su capacidad de lograr que los hombres trabajaran para ellos.

Aunque las autoridades  coloniales habían suprimido la  guerra mucho antes de que Oliver

llevara a cabo su estudio, el recuerdo de los jefes guerreros mumi seguía vivo entre los siuai.

Como dijo un anciano:

70



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

«En los viejos tiempos, había mumis más grandes que los de hoy. Entonces

eran jefes guerreros feroces e implacables. Asolaban el campo y sus lugares de

reunión estaban decorados con los cráneos de las personas que habían matado.»

Al  entonar  las  alabanzas  de  sus  mumis,  la  generación  de  siuai  pacificados  los  llama

«guerreros» y «matadores de hombres y cerdos».

Fulminador, estremecedor de la tierra,

hacedor de tantos festines.

¡Cuán vacíos de los sonidos del gong estarán

todos los sitios cuando nos dejes!

Guerrero, Hermosa Flor,

Matador de hombres y cerdos,

¿Quién dará fama a nuestros lugares cuando nos dejes?

Los informantes de Oliver le dijeron que los mumis tenían más autoridad en la época en

que la guerra aún se practicaba. Algunos jefes guerreros mumi incluso mantenían uno o dos

prisioneros que eran tratados como esclavos y obligados a trabajar en los huertos de la familia

del  mumi. Y la gente no podía hablar «ruidosa y calumniosamente contra sus  mumis sin el

temor de ser castigados». Esto encaja con las expectativas teóricas, puesto que la capacidad de

redistribuir la carne, los vegetales alimenticios y otros objetos de valor corre pareja con la

capacidad de atraer a un séquito de guerreros, equiparlos para el combate y recompensarlos

con  el  botín  de  guerra.  La  rivalidad  entre  los  mumis belicistas  de  Bougainville  parecía

dirigirse hacia una organización política de toda la isla cuando llegaron los primeros viajeros

europeos. Según Oliver: «Durante algunos períodos muchas aldeas vecinas luchaban juntas

tan consistentemente que surgía una pauta de regiones bélicas, cada una de las cuales era más

o  menos  pacífica  interiormente  y  contenía  un  mumi destacado  cuyas  actividades  bélicas

proveían  la  cohesión  social  interna.»  Indudablemente,  esos  mumis regionales  gozaban  de

algunos rudimentos del poder coactivo. No obstante, el enfoque de los siuai hacia las clases

basado  en  prerrogativas  diferenciales  de  poder  siguió  siendo  incipiente  y  efímero.  Lo

demuestra  el  hecho  de  que  los  mumis tenían  que  proveer  a  sus  guerreros  de  prostitutas

llevadas a las casas de reunión y de dones de cerdos y otras exquisiteces. Un viejo guerrero

dijo:

«Si el mumi no nos abastecía de mujeres, nos enfurecíamos... Copulábamos

toda la noche y todavía queríamos más. Ocurría lo mismo con la comida. La

71



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

casa de recreo solía estar llena de alimentos y comíamos y comíamos, pero

nunca teníamos suficiente. Aquéllas eran épocas maravillosas.»

Además,  el  mumi que  quería  dirigir  una  banda  guerrera  tenía  que  prepararse

personalmente  para  pagar  una  indemnización  por  cada  uno  de  sus  hombres  que  muriera

durante la batalla y para ofrecer un cerdo para el festín funerario de cada hombre. (Como si,

en interés de mantener un respeto adecuado hacia las vidas humanas comunes, tuviéramos que

obligar a nuestros «grandes hombres» políticos y militares a pagar de su propio bolsillo el

valor asegurado de cada muerte en combate.)

Daré otro ejemplo del modo en que los jefes guerreros redistribuidores podían haberse

convertido poco a poco en gobernantes permanentes con control coactivo de la producción y

el consumo. Aproximadamente a doscientos kilómetros al norte del extremo oriental de Nueva

Guinea se encuentra el archipiélago de Trobriand, un pequeño grupo de islas bajas de coral

estudiado por el gran etnógrafo Bronislaw Malinowski, nacido en Polonia. La sociedad de los

trobriandeses  se  dividía  en  varios  clanes  y  subclanes  matrilineales  de  rango  y  privilegio

desiguales a través de los cuales se heredaba el acceso a las tierras de cultivo. Malinowski

informó  que  los  habitantes  de  Trobriand  eran  «aficionados  a  la  lucha»  y  que  realizaban

«guerras  sistemáticas  e  implacables»,  aventurándose  en  mar  abierto  en  sus  canoas  para

comerciar —o, si era necesario, para luchar— con los pueblos de las islas situadas a más de

ciento  cincuenta  kilómetros.  A  diferencia  de  los  mumisiuai,  los  «grandes  hombres»

trobriandeses ocupaban puestos hereditarios y sólo podían ser depuestos mediante la derrota

en la guerra. Uno de ellos, al cual Malinowski consideraba el «jefe supremo» de todos los

trobriandeses, dominaba más de una docena de aldeas que en conjunto contenían varios miles

de personas. (Su status real estaba algo menos exaltado puesto que otros sostenían ser sus

iguales.) Las jefaturas se heredaban dentro de los subclanes más ricos y más numerosos y los

trobriandeses atribuían estas desigualdades a las guerras de conquista llevadas a cabo hacía

mucho tiempo. Sólo los jefes podían usar ciertos adornos de concha como insignias de alto

rango y todo plebeyo tenía prohibido permanecer de pie o sentado en una postura que dejara

la cabeza de un jefe en una elevación inferior a la de cualquiera de los demás. Malinowski

cuenta que vio a todas las personas presentes en la aldea de Bwoytalu saltar desde sus porches

«como  arrastrados  por  un  huracán»  ante  el  prolongado  sonido  de  un  «¡O  guya´u!»  que

anunciaba la llegada de un jefe importante.

A pesar de estas muestras de reverencia,  el  poder real de un jefe estaba limitado.  En

última instancia,  dependía de su capacidad de jugar el papel de «gran proveedor», que se

basaba en los lazos de parentesco y matrimonio más que en el control de las armas y los

72



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

recursos. Entre los plebeyos trobriandeses, la residencia era normalmente avunculocal. Los

muchachos adolescentes vivían en chozas de soltero hasta que se casaban. Después llevaban a

vivir a sus esposas a la casa del hermano de la madre, donde trabajaban conjuntamente los

huertos del matrilinaje del marido.  En reconocimiento de la existencia  de la descendencia

matrilineal, en tiempos de cosecha los hermanos aceptaban que debían a sus hermanas una

parte  del  producto  de  las  tierras  matrilineales  y  les  enviaban  regalos  de  cestas  llenas  de

batatas, su cosecha principal. El jefe trobriandés confiaba en esta costumbre para mantener su

base política y económica. Se casaba con las hermanas de los caciques de una gran cantidad

de sublinajes. Algunos jefes obtenían incluso dos docenas de esposas, cada una de las cuates

tenía  derecho a  una  dote  obligatoria  de  batatas  por  parte  de  sus  propios  hermanos.  Esas

batatas eran enviadas a la aldea del jefe y exhibidas en estantes especiales para batatas. Luego

parte de ellas eran redistribuidas en complejos festines en los cuales el jefe revalidaba su

posición  como  «gran  proveedor»,  mientras  el  resto  se  utilizaba  para  alimentar  a  los

especialistas en construir canoas, los artesanos, los brujos y los criados familiares que a partir

de esto quedaban bajo el control del jefe y realzaban su poder. Sin duda alguna, en tiempos

anteriores  las  reservas  de  batatas  también  servían  de  base  para  iniciar  expediciones

comerciales y de incursión a larga distancia.

Por eso, a pesar de que tenían y respetaban a sus jefes guerreros «grandes proveedores»,

los plebeyos trobriandeses aún estaban muy lejos de ser reducidos al status de campesinos. Al

vivir  en  islas,  los  trobriandeses  no tenían  libertad  para expandirse  y, en la  época en que

Malinowski  los estudió,  la  densidad de población  había ascendido a sesenta personas por

milla  cuadrada.  Sin embargo,  los  jefes  no podían  controlar  suficientemente  el  sistema de

producción para alcanzar  un gran poder. No había  cereales,  y  en tres o  cuatro meses  las

batatas se pudren, lo que significa que el «gran proveedor» trobriandés no podía manipular a

las  personas  mediante  la  entrega  de  alimentos  ni  podía  sustentar,  con  sus  reservas,  una

guarnición  policial-militar  permanente.  Un factor  igualmente  importante  eran  los  recursos

abiertos de las lagunas y los océanos, de los cuales los trobriandeses extraían su provisión de

proteínas. El jefe trobriandés no podía impedir el acceso a estos recursos y por este motivo

jamás  pudo  ejercitar  un  verdadero  control  político  coactivo  y  permanente  sobre  sus

subordinados. Pero con formas de agricultura más intensas y grandes cosechas de cereales, el

poder de los «grandes proveedores» evolucionó mucho más allá que el del jefe trobriandés.

Como Colin Renfrew ha afirmado, los escritos de William Bartram, naturalista del siglo

XVIII, contienen un relato gráfico de la importancia de la redistribución en la estructura social

de  las  sociedades  agrícolas  norteamericanas.  La  descripción  que  Bartram  hace  de  los

73



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cherokees, propietarios originarios de gran parte del Valle del Tennessee, muestra un sistema

redistributivo que funciona de un modo aproximadamente semejante al de los trobriandeses, a

pesar del «sabor» totalmente distinto de las culturas del bosque oriental y la Melanesia. Los

cherokees,  al  igual  que  los  iroqueses,  tenían  instituciones  matrilineales  y  matrilocales  y

practicaban  la  guerra  externa.  Sus  cosechas  principales  eran  el  maíz,  las  judías  y  el

cidracayote. En el centro de las colonias principales aparecía un «consejo» amplio y circular

donde  se  celebraban  los  festines  redistributivos.  El  consejo  de  jefes  contaba  con un jefe

supremo o mico, que constituía el  nudo central  de la red redistributiva cherokee.  Bartram

informó que en el momento de la cosecha un gran pesebre, identificado como el «granero del

mico», se erigía en cada campo. «Cada familia llega y deposita en él determinada cantidad,

según su capacidad o inclinación, o nada si así lo decide.» Los graneros del mico funcionaban

como  «tesoro  público...  para  correr  en  ayuda»  sí  la  cosecha  fracasaba.  Como  fuente  de

alimentos  «para  proveer  a  desconocidos  o  viajeros»  y  como  almacén  militar  «cuando

emprenden  expediciones  hostiles».  Aunque  según  Bartram  todo  ciudadano  gozaba  «del

derecho de acceso público y gratuito», evidentemente los plebeyos tenían que reconocer que,

en realidad, el almacén pertenecía al jefe supremo puesto que el «tesoro está a disposición del

rey  o  mico»,  que  tenía  «el  derecho  exclusivo  y  la  capacidad...  de  repartir  consuelo  y

bendiciones entre los necesitados». El hecho de que el mico, al igual que el jefe trobriandés,

estuviera lejos de ser realmente un «rey»,  aparece con toda claridad en el  comentario de

Bartram en el sentido de que cuando está fuera del consejo «se asocia con la gente como un

hombre común, conversa con ellos y ellos con él con una tranquilidad y una familiaridad

totales».

Indudablemente,  la  redistribución  ofrece  la  clave  para  la  comprensión  de  numerosos

monumentos y estructuras antiguas que, durante siglos, han desconcertado a estudiosos y a

turistas. Como hemos visto, de mumis en adelante, los «grandes hombres», los caciques y los

jefes  tienen  la  capacidad  de  organizar  a  la  mano  de  obra  en  nombre  de  las  empresas

comunales.  Entre  estas  empresas  se  contaba  la  construcción,  que  incluía  a  cientos  de

trabajadores,  de  grandes  canoas,  edificios,  sepulcros  y  monumentos.  Colin  Renfrew  ha

llamado la atención sobre la similitud bastante sorprendente entre los centros circulares de

madera para los consejos y festines cherokees y los misteriosos edificios circulares cuyos

agujeros  para  postes  de  madera  se  han  encontrado  dentro  de  los  límites  de  los  recintos

ceremoniales  neolíticos,  o «henges», de Gran Bretaña y el  norte  de Europa.  Las cámaras

mortuorias cada vez más adornadas, los túmulos y las alineaciones megalíticas características

del  período  del  4000  al  2000  antes  de  nuestra  era  en  Europa  tienen  paralelos  bastante

74



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

semejantes con los túmulos erigidos por los habitantes prehistóricos de los valles del Ohio y

el Mississippi, las plataformas fúnebres de piedra y las estatuas monolíticas de Polinesia, y los

sepulcros y los monumentos conmemorativos monolíticos del Borneo moderno. Todas estas

construcciones  desempeñaron  un  papel  en  el  funcionamiento  uniforme  de  los  sistemas

redistributivos  pre-estatales  y  sirvieron  como  lugar  para  los  festines  redistributivos,  los

rituales de la comunidad destinados a controlar las fuerzas de la naturaleza y los monumentos

conmemorativos  de la  generosidad  y las  proezas  de  los  jefes  «grandes  hombres»,  héroes

fallecidos. Sólo resultan enigmáticos porque son la estructura, y no la esencia, de los sistemas

redistributivos.  Puesto que no podemos ver la inversión de trabajo extra en la producción

agrícola, la construcción de monumentos parece una especie de obsesión irracional por parte

de  estos  pueblos  antiguos.  Pero  vistos  dentro  del  contexto  viviente  de  un  sistema

redistributivo,  los  sepulcros,  los  megalitos  y  los  templos  aparecen  como  componentes

funcionales  cuyos  costos  son  bajos  en  comparación  con las  cosechas  aumentadas  que  la

intensificación ritualizada de la producción agrícola permite.

Cuanto mayor y más densa es la población, más grande es la red redistributiva y más

potente el jefe guerrero redistribuidor. En determinadas circunstancias, el ejercicio del poder,

de un lado por parte del redistribuidor y de sus seguidores más cercanos y, de otro, por los

productores comunes de alimentos,  estaba tan desequilibrado que,  en todos los sentidos y

propósitos, los jefes redistribuidores constituían la fuerza coactiva principal de la vida social.

Cuando esto ocurría, las contribuciones a la reserva central dejaban de ser voluntarias.  Se

convertían  en  impuestos.  Las  tierras  de  labrantío  y los  recursos  naturales  dejaban de  ser

elementos de acceso por derecho. Se convirtieron en favores. Y los redistribuidores dejaron de

ser jefes. Se convirtieron en reyes.

A fin de ilustrar estas transformaciones decisivas en el contexto de un pequeño estado

preindustrial, evocaré la descripción que John Beattie hace de los bunyoro. Dirigidos por un

gobernante hereditario llamado mukama, los bunyoro totalizaban aproximadamente 100.000

habitantes, ocupaban una zona de 5.000 millas cuadradas de esa parte de la región lacustre

central  del  este  de  África  que  hoy  se  conoce  como  Uganda  y  se  ganaban  la  vida,

principalmente, cultivando mijo y plátanos. Los bunyoro estaban organizados en una sociedad

feudal y, sin embargo, auténticamente estatal. El mukama no era un simple jefe redistribuidor

sino un rey. El privilegio de utilizar todas las tierras y los recursos naturales era una concesión

otorgada por  el  mukama a alrededor  de una  docena de  jefes,  que después  traspasaban la

concesión a los plebeyos. A cambio de esta concesión, cantidades de alimentos, artesanías y

servicios laborales se encaminaban a través de la jerarquía de poder, hasta el cuartel general

75



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

del mukama. A su vez, el mukama dirigía la utilización de esos bienes y servicios en nombre

de las empresas estatales. Superficialmente, el mukama sólo parece ser otro jefe redistribuidor

«gran proveedor». Según palabras de Beattie:

Veían al rey como receptor supremo de bienes y servicios y como dador

supremo...  Los  grandes  jefes,  que  recibían  tributos  de  sus  subordinados,

estaban  obligados  a  entregar  al  Mukama  una  parte  del  producto  de  sus

propiedades  en  forma  de  cultivos,  ganado,  cerveza  o  mujeres...  pero  todos

debían dar al rey, no sólo los jefes... En consecuencia, el papel del Mukama

como dador no estaba menos acentuado. Muchos de sus apelativos especiales

enfatizaban su magnanimidad y tradicionalmente se esperaba que diera mucho,

tanto en forma de festines como de dones a los individuos.

Pero la comparación del mukama con el jefe supremo trobriandés o cherokee revela que

las relaciones de poder se habían invertido. Los jefes trobriandés o cherokee dependían de la

generosidad de los productores de alimentos; los productores de alimentos bunyoro dependían

de la generosidad del rey. Sólo el  mukama podía conceder o denegar el  permiso para las

venganzas  de sangre y el  fracaso de contribuir  a  los  ingresos  del  mukama podía dar  por

resultado la pérdida de las tierras, el destierro o el castigo corporal. A pesar de sus pródigos

festines y de su fama como «gran proveedor», el mukama utilizaba gran parte de sus ingresos

para reforzar el monopolio de las fuerzas de coacción. Mediante su control de las reservas

centrales de cereales mantenía una guardia palaciega permanente y colmaba de recompensas a

los  guerreros  que  mostraban  valentía  en  el  combate  y  lealtad  a  su  persona.  El  mukama

también dedicaba una proporción considerable del tesoro del estado a lo que en la actualidad

llamaríamos «la creación de la imagen» y las relaciones públicas. Se rodeaba de numerosos

funcionarios, sacerdotes, hechiceros y de cuidadores de insignias como custodios de lanzas,

de  tumbas  reales,  de  tambores  reales,  de  tronos  reales  y  de  coronas  reales,  así  como  de

«colocadores»  de  las  coronas  reales,  cocineros,  ayudantes  de  baño,  pastores,  alfareros,

fabricantes  de  tela  de  corteza  y  músicos.  Muchos  de  los  oficiales  contaban  con  varios

ayudantes.  Otros  consejeros,  adivinadores  y  secuaces  permanecían  en  la  corte  con  la

esperanza de que les asignaran una jefatura. También estaban presentes el amplio harén del

mukama, sus numerosos hijos y las familias de sus hermanos polígamos y de otros personajes

reales.  A fin  de  mantener  intacto  su  poder,  el  mukama  y  algunos  sectores  de  su  corte

realizaban viajes frecuentes por el territorio bunyoro y se hospedaban en los palacios locales

mantenidos a costa de los jefes y los plebeyos.

76



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Como sostiene Beattie, muchas características de la jerarquía bunyoro también estaban

presentes en la Europa feudal posromana. Al igual que el mukama, Guillermo el Conquistador

y su séquito viajaban constantemente por la Inglaterra del siglo XII, consultando a sus «jefes»

y viviendo a costa de su hospitalidad.  Los reyes  ingleses de esa época todavía mostraban

pruebas de sus orígenes como «grandes proveedores» a la cabeza de las redes redistributivas.

Por ejemplo, Guillermo el Conquistador celebraba tres grandes festines anuales durante los

cuales llevaba la corona y hospedaba a un gran número de lores y súbditos. Sin embargo,

como ya veremos, la evolución posterior de los sistemas estatales condujo gradualmente a la

eliminación de todas las obligaciones por parte de los gobernantes para que actuaran como

«grandes proveedores» de sus súbditos.

¿Bajo  qué  circunstancia  es  probable  que  se  produjera  la  conversión  de  una  jefatura

redistributiva en un estado feudal? Sumemos a la intensificación, el crecimiento demográfico,

la guerra, los granos almacenables y los redistribuidores hereditarios un factor más: el atasco.

Como  ha  propuesto  Robert  Carneiro,  supongamos  que  una  población  servida  por

redistribuidores se ha expandido dentro de una región que está circunscrita, o cercada, por

barreras ambientales. No es necesario que estas barreras sean océanos imposibles de cruzar o

montañas  imposibles  de  escalar;  simplemente  pueden  consistir  en  zonas  de  transición

ecológica donde las personas que se han separado de las aldeas superpobladas descubrirían

que tendrían que realizar una severa reducción de su nivel de vida o cambiar todo su modo de

vida con el fin de sobrevivir. Dos tipos de grupos pudieron descubrir que los beneficios de un

status  permanentemente  subordinado  superaban  los  costos  de  tratar  de  mantener  su

independencia. En primer lugar, las aldeas que se componían de parientes y se veían obligadas

a entrar en las zonas de transición estaban tentadas de aceptar una relación de dependencia a

cambio de una participación continua en las redistribuciones patrocinadas por sus colonias

matrices.  Y, en  segundo  lugar,  las  aldeas  enemigas  derrotadas  durante  la  batalla  podían

descubrir que pagar impuestos y tributos era menos costoso que huir hacia esas zonas.

Sería suficiente una coacción física directa muy leve para mantener a raya al campesinado

naciente. El parentesco sería utilizado para justificar la legitimidad del acceso privilegiado a

los recursos por parte de los linajes de jóvenes y ancianos, o de los grupos de alianza dadores

de esposas y tomadores de esposas (los que daban esposas esperarían a cambio tributos y

servicios  laborales).  El  acceso  a  los  cereales  almacenados  podía  hacerse  depender  del

cumplimiento de los servicios artesanos o militares. O los «grandes hombres» del grupo más

poderoso podían, simplemente, iniciar el sistema impositivo al redistribuir menos de lo que

recibían. La guerra externa aumentaría y las aldeas derrotadas serían regularmente asimiladas

77



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

en la red impositiva y tributaria. Un cuerpo creciente de especialistas militares, religiosos y

artesanos sería alimentado con las reservas centrales de cereales, ampliando la imagen de los

gobernantes  como  «grandes  proveedores»  benéficos.  Y la  distancia  social  entre  la  élite

administrativa-sacerdotal-militar-policial  y  la  clase  naciente  de  esclavos  campesinos

productores  de alimentos  aumentaría  aún más  a  medida  que el  alcance  de los  medios  de

producción  alimenticia  integrados  aumentara,  las  redes  comerciales  se  expandieran,  la

población creciera y la producción se intensificara aún más a través de mayores impuestos,

reclutamiento  de  mano  de  obra  y  tributos.  ¿De qué  modo  se corresponde la  teoría  de  la

circunscripción y el atasco del entorno con las pruebas? Las seis regiones en las que es más

probable  que  se  haya  desarrollado  el  estado  prístino  poseen,  sin  duda  alguna,  zonas  de

producción claramente circunscritas. Como ha sostenido Malcohn Webb, todas estas regiones

contienen núcleos fértiles rodeados por zonas de potencial agrícola bruscamente reducido. En

realidad, son valles recorridos por un río o sistemas lacustres rodeados por zonas desérticas o,

al menos, muy secas. Es famosa la dependencia de Egipto, Mesopotamia y la India antiguos

de  las  llanuras  anegables  del  Nilo,  el  Tigris-Éufrates  y el  Indo.  En la  antigua  China,  las

condiciones  del  clima,  del  suelo  y  de  la  topografía  limitaban  las  formas  intensivas  de

agricultura más allá de las orillas de la cuenca del Río Amarillo. Las tierras altas centrales de

México, al sur de Tehuantepec, también son secas y, además, «sufren gravemente los efectos

de  sombra  de  las  lluvias  en  las  cuencas  montañosas  y  los  valles  regados  por  ríos  que

constituyeron  los  centros  aborígenes  de  población».  Por  último,  la  costa  peruana  se

caracteriza por el marcado contraste entre la vegetación exuberante que bordea los cortos ríos

costeros que bajan desde los Andes y las condiciones desérticas que prevalecen en los demás

lugares.  Todas  estas  regiones  plantean  dificultades  especiales  para  las  aldeas  que  tal  vez

intentaron  escapar  de  la  concentración  creciente  del  poder  en  manos  de  jefes  guerreros

redistribuidores muy agresivos.

Además,  no  caben  dudas  de  que  todas  estas  regiones  fueron escenario  de  un  rápido

crecimiento de la población con anterioridad a la aparición del estado. Ya he mencionado que

la población  de Oriente  Medio aumentó cuarenta veces  entre  el  8000 y el  4000 antes  de

nuestra era. Karl Butzer calcula que la población de Egipto se duplicó entre el 4000 y el 3000

antes de nuestra era. William Sanders calcula que la población se triplicó o cuadruplicó en las

zonas montañosas de la formación estatal primitiva de México y también se aplican cálculos

semejantes a Perú, China y el Valle del Indo. «En todas las áreas uno recibe la impresión de

un  aumento  no  sólo  del  numero  total  de  asentamientos,  sino  también  de  la  densidad  de

distribución, tamaño y perfeccionamiento de los emplazamientos.»

78



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Malcolm Webb también ha estudiado las pruebas de la guerra. La historia legendaria de

Egipto  comienza  con un relato  de  conquista  y  en  el  registro  arqueológico  aparecen  muy

pronto instrumentos bélicos especializados y fortificaciones. En Mesopotamia, las armas y las

representaciones de esclavos y batallas están presentes en los primeros tiempos predinásticos.

Las fortificaciones y las pruebas documentales muestran que la China de los Chang, en el

momento  de  la  aparición  de  los  primeros  estados  del  Río  Amarillo,  era  una  sociedad

sumamente militarista. Los descubrimientos recientes en el corazón de los primeros estados

del río Indo han confirmado la existencia de aldeas neolíticas poderosamente fortificadas que

fueron  destruidas  por  la  conquista.  En  el  Nuevo  Mundo,  «tanto  el  Perú  costero  como

Mesoamérica  muestran  una  larga  historia  de  guerra».  «Los  indicios  arqueológicos  de  las

contiendas están presentes no más allá del principio del primer milenio antes de nuestra era».

Evidentemente, el tipo de guerra que condujo a la evolución del estado debió implicar

combates externos a larga distancia por parte de grandes coaliciones de aldeas más que el tipo

de  guerra  interna  practicada  por  los  yanomamo.  Como  la  matrilocalidad  es  un  método

repetido de trascender la capacidad limitada de los grupos aldeanos patrilineales para formar

alianzas militares multialdeanas, parece probable que las sociedades al borde de la categoría

de  estado  adoptaran  frecuentemente  formas  matrilineales  de  organización  social.  Según

Robert Briffault, existe un considerable número de pruebas literarias que sustentan la opinión

de que las antiguas sociedades estatales poseían instituciones matrilineales inmediatamente

antes  e  inmediatamente  después  de  alcanzar  la  categoría  de  estado.  Por  ejemplo,  el  gran

egiptólogo Flinders Petrie sostenía la opinión de que las divisiones administrativas, o nomos

del Egipto dinástico primitivo, habían sido en otro tiempo clanes matrilineales y de que, en

los tiempos más antiguos,  la  residencia posmarital  era matrilocal.  Estrabón, el  historiador

griego, escribió que los antiguos pueblos de Creta reverenciaban predominantemente deidades

femeninas, otorgaban a las mujeres un papel destacado en la vida pública y practicaban la

matrilocalidad.  Plutarco  afirma  que,  en  Esparta,  el  matrimonio  era  matrilocal  y  que  «las

mujeres gobernaban a los hombres». El gran clasicista Gilbert Murray estaba convencido de

que, en tiempos homéricos, en Grecia, «los hijos se marchaban a aldeas extranjeras para servir

y casarse con las mujeres que poseían la tierra allí». Herodoto dijo de los lisios, que habitaban

el extremo oriental del Mediterráneo: «Tienen una costumbre singular que los diferencia de

todas las demás naciones del mundo: llevan el nombre de sus madres, no el de sus padres.»

Con respecto a los germanos primitivos, Tácito escribió que «los hijos de una hermana tienen

la misma posición con respecto a su tío que a su padre» y «algunos incluso consideran al

primero como el vínculo más fuerte».

79



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Para un antropólogo moderno, esta fuerza en el vínculo entre el hermano de la madre y el

hijo de la hermana sugiere claramente la existencia de una organización matrilineal anterior.

Además,  la  descripción  de  Tácito  sobre  el  status  relativamente  alto  de  las  mujeres  en la

antigua Germania está sustentada por los descubrimientos de mujeres vestidas como guerreros

y enterradas al lado de hombres vestidos del mismo modo. Livy informa que las curiae, o

primeras  divisiones  administrativas,  recibieron  este  nombre  por  las  sabinas  a  las  que

supuestamente  violaron  los  seguidores  de  Rómulo.  Por  último,  Briffault  afirma  que  la

nomenclatura  romana de parentesco  hacía  una distinción entre  el  hermano del  padre y el

hermano de la madre.  El primero se llamaba patruus y el segundo, avunculus. La palabra

latina que significa antepasado es avus. Por ello, como ocurriría en el caso de un sistema

matrilineal, el hermano de la madre era designado con una palabra que denotaba el antepasado

común con el hijo de la hermana. (El hecho de que la palabra inglesa «uncle» —tío— derive

de  la  palabra  que significa  «hermano de  la  madre» denota  la  importancia  anterior  de las

relaciones hermano de la madre-hijo de la hermana.)

Las figurillas y las estatuas femeninas encontradas en muchas culturas pre-estatales de

Europa  y  el  Sudeste  Asiático  ofrecen  otra  línea  de  pruebas  que  sugiere  organizaciones

matrilineales. Por ejemplo, en Malta, el Templo de Tarxien, erigido con anterioridad al 2000

antes de nuestra era, contenía una estatua de piedra de un metro ochenta de altura de una

mujer gorda, sentada. El tema de las «señoras gordas» se repite en varias versiones menores

encontradas en los templos malteses, asociadas con los entierros humanos, los altares y los

huesos de los animales sacrificados, lo cual indica el culto a los antepasados femeninos.

Aunque la  mayoría  de estas pruebas  pertenecen principalmente  a  la  formación de los

estados secundarios en Europa, son lo bastante consistentes para garantizar la inferencia de

que los estados prístinos habían pasado antes por una etapa matrilineal semejante. Pero si la

hubo, ya sea para los estados prístinos o secundarios, debió ser breve. Lo que discernimos a

través  de  los  escritos  de  los  historiadores  griegos  y  romanos  clásicos  son  los  rastros

persistentes de sistemas que ya habían retornado a la descendencia patrilineal.  Muy pocas

sociedades  estatales  antiguas  o  modernas  tienen  descendencia  matrilineal  o  practican  la

matrilocalidad (motivo por el cual Herodoto describió a los lisios como diferentes a «todas las

demás naciones del mundo»). Con el surgimiento del estado, las mujeres volvieron a perder

influencia.  De  Roma  a  China  fueron  definidas  legalmente  como  pupilas  de  sus  padres,

maridos o hermanos. Creo que el motivo de esto reside en que la matrilocalidad ya no era

funcionalmente necesaria para el reclutamiento y el entrenamiento de las fuerzas armadas.

Los  estados  libran  batallas  mediante  especialistas  militares  cuya  solidaridad  y  eficacia

80



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

dependen de los rangos jerárquicos y la disciplina estricta,  no de la residencia posmarital

común.  En  consecuencia,  el  surgimiento  del  estado  vio  que  el  antiguo  complejo  de

supremacía masculina volvía a afirmarse con todas sus fuerzas. No creo que sea un accidente

el hecho de que los siuai, los trobriandeses y los cherokees pre-estatales practiquen la guerra

externa y tengan organizaciones matrilineales mientras el estado bunyoro, que practica una

guerra  aún  más  externa,  cuenta  con  instituciones  patrilineales  y  un  fuerte  conjunto

institucional de supremacía masculina.

Una  vez  que  los  estados  prístinos  se  han  formado  en  una  región  dada,  los  estados

secundarios comienzan a desarrollarse bajo diversas condiciones especiales. Algunos estados

secundarios  se  forman  para  defenderse  de  las  invasiones  depredadoras  realizadas  por  sus

vecinos más adelantados; otros se desarrollan a consecuencia de los intentos por asumir el

control de las rutas comerciales estratégicas y el volumen incrementado de mercancías en

tránsito que generalmente acompañan el crecimiento de los estados en cualquier región. Y

otros se forman como parte de un intento de los pueblos nómadas que viven en los límites de

un estado a  fin  de  saquear  su riqueza.  Los estados  encontrados  en  regiones  de  densidad

relativamente  baja  y  no  atascados  siempre  han  de  analizarse  teniendo  en  cuenta  estas

posibilidades,  antes  de  llegar  a  la  conclusión  de  que  la  intensificación  y  las  presiones

reproductoras no provocaron la evolución de los estados prístinos de la región. Por ejemplo,

los pueblos pastores de baja densidad —turcos, mongoles, hunos, manchúes y árabes— han

desarrollado repetidamente estados, pero sólo después de depredar los imperios chino, hindú,

romano  y  bizantino  preexistentes.  En  el  oeste  de  África,  los  estados  secundarios  se

desarrollaron a consecuencia de los intentos musulmanes y europeos para controlar el tráfico

de esclavos, de oro y de marfil, mientras en el África austral los zulúes desarrollaron, en el

siglo  XIX,  un  estado  para  enfrentar  la  amenaza  militar  planteada  por  los  colonizadores

holandeses que invadieron su tierra natal.

En mi opinión, lo más destacado de la evolución de los estados prístinos es que tuvo lugar

como  consecuencia  de  un  proceso  inconsciente:  los  participantes  de  esta  enorme

transformación  parecen  no  haber  sabido  lo  que  estaban  creando.  Mediante  cambios

imperceptibles  en el  equilibrio  redistributivo  de una  generación  a  la  siguiente,  la  especie

humana se comprometió con una forma de vida social en la cual la mayoría se degradaba en

nombre de la exaltación de la minoría. Como dice Malcolm Webb, al comienzo del extenso

proceso  nadie  podía  prever  el  resultado  final.  «Incluso  a  la  vez  que  se  integraba,  el

igualitarismo tribal desaparecería gradualmente, sin conciencia de la naturaleza del cambio, y

en ese punto la consecución final del control absoluto sólo parecería una alteración menor de

81



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

la costumbre establecida. La consolidación del poder gubernamental habría tenido lugar como

una  serie  de  respuestas  naturales,  provechosas  y  sólo  ligeramente  (si  es  que  lo  eran)

extralegales con respecto a las condiciones actuales y cada nueva adquisición del poder estatal

sólo representaba una leve desviación de la práctica contemporánea.» En el momento en que

los restos del antiguo consejo quedaran definitivamente impotentes ante el poder creciente del

rey, nadie recordaría la época en que el rey sólo había sido un mumi glorificado cuyo status

exaltado se basaba en la benevolencia de sus amigos y parientes.

A  quienes  opinan  que  mi  explicación  de  la  evolución  de  la  cultura  es  demasiado

determinista  y  mecánica,  propongo  que  analicen  la  posibilidad  de  que  en  este  mismo

momento volvemos a atravesar lentamente una serie de cambios «naturales, provechosos y

sólo ligeramente... extralegales» que transformarán la vida social de un modo que muy pocos

de  los  que  hoy  estamos  vivos  desearíamos  imponer  conscientemente  a  las  generaciones

futuras. Evidentemente, el remedio para esa situación no puede consistir en la negación de un

componente  determinista  en  los  procesos  sociales;  más  bien  debe  residir  en  llevar  ese

componente a la luz de la comprensión popular.

Pero más adelante volveremos a referirnos a las implicaciones morales de este relato. La

tarea inmediata que aparece ante nosotros consiste en rastrear las consecuencias adicionales

de la aparición del estado en el contexto de las distintas pautas regionales de intensificaciones,

agotamientos  y  crisis  ecológicas.  Me  ocuparé  en  primer  lugar  de  la  historia  trágica  de

Mesoamérica.

82



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

8

LOS ESTADOS PRECOLOMBINOS

DE MESOAMÉRICA

Algunos  arqueólogos  sostienen  que  las  presiones  ecológicas  y  reproductoras  tuvieron

poco que ver con el surgimiento del estado de Mesoamérica. Afirman que la transición a la

condición de estado tuvo lugar primero entre los olmecas y los mayas,  que vivían en las

tierras bajas pantanosas y en las selvas donde no existía la posibilidad de practicar formas de

agricultura intensiva ni barreras que impidieran la dispersión de la población. Aparentemente,

estos estados selváticos evolucionaron a causa de los estímulos espirituales característicos de

las concepciones mayas y olmecas del mundo. Como creían que las lluvias, las cosechas y la

continuidad  de  la  vida  eran  designio  de  los  dioses,  los  olmecas  y los  mayas  sintieron la

necesidad de construir centros ceremoniales y de albergar y abastecer a una clase sacerdotal

de no productores de alimentos. Puesto que eran más religiosos que otros pueblos aldeanos

preestatales,  erigieron  templos  más  grandes  y  mostraron  un  respeto  y  una  devoción

excepcionalmente notorios hacia sus sacerdotes y funcionarios. Los costos y los beneficios

carecían de importancia. Su organización política no surgió del crecimiento demográfico, de

la pérdida de eficacia, de la guerra, del atasco... ni de nada tan burdo. Más bien evolucionó a

partir de un sometimiento voluntario a una teocracia benévola.

Los  arqueólogos  que  postulan  este  tipo  de  explicación  para  el  origen  del  estado  en

Mesoamérica  parecen  entusiasmarse  con  la  idea  de  que  la  fe  y  la  inventiva  humanas

triunfaron por encima de las condiciones ecológicas adversas.

Aunque simpatizo con el sentimiento que sustenta esta celebración de los logros creativos

de  culturas  como  la  olmeca  y  la  maya,  me  parece  mucho  más  urgente  comprender  las

limitaciones planteadas por los factores ecológicos y reproductivos, incluso en las formas más

inspiradas de la actividad humana.

Sin  lugar  a  dudas,  los  olmecas  constituyen  un  caso  desconcertante.  Descritos  por  el

arqueólogo  mexicano  Covarrubias  como  la  «civilización  madre»  del  Nuevo  Mundo,  los

olmecas habitaron las tierras bajas húmedas y las llanuras costeras de los estados de la costa

del Golfo de México, Veracruz y Tabasco. Entre el 800 y el 400 antes de nuestra era erigieron

diversos  centros-templos  ampliamente  separados  entre  sí  —los  más  antiguos  del  Nuevo

83



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Mundo— encima de montículos artificiales de dos a tres acres de longitud. El asentamiento

más conocido es La Venta, en Tabasco, en una isla en el centro de un pantano. La estructura

más imponente de La Venta es un cono de barro de ciento veintiocho metros de diámetro y

alrededor de treinta y dos metros de altura. En torno al emplazamiento aparecen esculturas

monumentales  que  se  componen  de  planchas  de  piedra  tallada  de  cincuenta  toneladas

denominadas  estelas,  altares  y  cabezas  humanas  enormes  y  redondas  que  parecen  llevar

cascos de deportistas.

Aunque  los  centros  ceremoniales  olmecas  contienen  pruebas  impresionantes  de  la

capacidad de los jefes-distribuidores para organizar proyectos cooperativos y mantener a los

artesanos calificados en escultura, mampostería, y la fabricación de joyas de jade y cerámicas,

la escala de sus esfuerzos no coincide con lo que uno esperaría de una forma de gobierno de

nivel estatal. Cada emplazamiento pudo ser construido por una población de no más de dos o

tres  mil  personas  y  están  demasiado  separados  entre  sí  para  configurar  un  único  sistema

político interrelacionado.

A fin  de  mantener  en  perspectiva  a  los  olmecas,  debemos  considerar  la  escala  de

construcción característica de los emplazamientos que históricamente se sabe han alcanzado

el umbral de la formación estatal. Por ejemplo, cuando los primeros exploradores franceses

subieron  por  el  Valle  del  Mississippi,  encontraron  «ciudades»  populosas  y  enormes

plataformas de barro que sustentaban templos de madera y las casas de sacerdotes y nobles.

Un resto de la mayor  de estas estructuras,  el montículo de Cahokia,  todavía existe en las

afueras del este de St. Louis. Antes de que las rasadoras lo devoraran, medía más de treinta

metros de altura y cubría quince acres en comparación con los dos o tres acres característicos

de  los  emplazamientos  olmecas.  Además,  sabemos  que  bajo  los  auspicios  de  los  jefes-

redistribuidores «grandes hombres» que carecen de la capacidad de gravar, reclutar y castigar

a  sus  seguidores,  pueden  realizarse  impresionantes  hazañas  de  construcción.  Incluso  los

pueblos  no  agrícolas  kwakiutl  y  haida,  del  noreste  del  Pacífico,  dirigidos  por  jefes-

redistribuidores, fueron capaces de cierta habilidad para construir monumentos en forma de

totems  y  pilares  tallados  para  las  casas.  En  Stonehenge  y  otros  centros  ceremoniales

primitivos de Europa relacionados con la extensión de la agricultura, las jefaturas preestatales

lograron erigir complejos monumentos astronómicamente orientados con bloques de piedra

que pesaban bastante más que los hallados en La Venta. A decir verdad, los emplazamientos

olmecas son insignificantes en comparación con los grandes centros montañosos de la meseta

central de México. En el mejor de los casos representan una etapa de desarrollo que quedó

retenida  a  nivel  de  la  categoría  incipiente  del  estado.  Su  imposibilidad  de  proseguir  el

84



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

desarrollo estaba evidentemente relacionada con el hecho de que, a causa de las circunstancias

ecológicas, sus densidades regionales de población permanecieron bajas y sin atascos.

También debo mencionar la posibilidad de que, en las zonas montañosas de la meseta

central,  todavía  es  posible  que  se  descubran  estructuras  ceremoniales  indicativas  de  una

categoría  incipiente  de  estado  más  antiguas  que  las  olmecas.  Las  excavaciones  recientes

realizadas por Ronald Grennes Ravitz y G. Coleman demuestran que las figurillas de tipo

olmeca encontradas en Morelos y el Valle de México son tan antiguas como las halladas en

Veracruz  y  Tabasco.  Además,  en  estos  emplazamientos  montañosos  los  objetos  olmecas

aparecen  por  encima  de  estratos  que  contienen  cerámicas  tradicionales  indígenas  de  las

montañas  anteriores  al  período  olmeca  hasta  en  cuatrocientos  años.  En  consecuencia,  es

posible que pueda demostrarse que los centros-templos olmecas dependieron parcialmente del

crecimiento de los primeros estados montañosos. Incluso es probable que los emplazamientos

olmecas  representen  avanzadas  coloniales  —tal  vez  centros  de  peregrinación,  como  han

propuesto Grennes Ravitz y Coleman—, en torno a las cuales se organizaba el comercio entre

las tierras bajas tropicales y la meseta central árida.

Al este de las tierras olmecas se extiende la Península de Yucatán, otra región en la que el

camino hacia la categoría de estado parece ignorar los principios ecológicos. Aquí vivieron

los mayas, un pueblo que inventó un complejo sistema de escritura jeroglífica y numeración

matemática,  escribió  su  historia  en  libros  en  forma  de  acordeón,  realizó  observaciones

astronómicas exactas, desarrolló un calendario solar altamente preciso y dominó las artes de

la escultura en piedra y la mampostería.

La mitad inferior de la Península de Yucatán está cubierta por una densa región selvática

denominada  Petén.  Del  300  al  900  antes  de  nuestra  era,  los  mayas  se  dedicaron  a  la

construcción  de  numerosos  centros  ceremoniales  en  el  corazón  de  esta  región.  Norman

Hammond  ha  contado  83  emplazamientos  principales  en  la  porción  sureña  de  Yucatán,

separados por una distancia media de sólo 15 kilómetros. En estos centros aparecen edificios

de muchas habitaciones complejamente adornados y agrupados simétricamente alrededor de

plazas centrales empedradas; salas de baile para juegos rituales; estelas de planchas de piedra

con  fechas  conmemorativas,  las  genealogías  de  los  gobernantes  y  otras  informaciones

históricas  que  todavía  no  se  han  descifrado;  altares  con  grabados  de  textos  jeroglíficos

adicionales e imponentes estatuas de los dioses y la nobleza. Por encima de todos se ciernen

las  enormes  pirámides  truncadas  con caras  de piedra  tallada  y coronadas  por  templos  de

piedra.  El  emplazamiento  más  grande  es  Tikal,  cuyas  pirámides  ascienden  57  metros  en

escarpa por encima del suelo de la plaza. En su apogeo, durante el siglo nueve de nuestra era,

85



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Tikal pudo llegar a contar con cerca de 40.000 habitantes en su perímetro rural y la densidad

global  fue calculada  en 250 personas por  milla  cuadrada.  Así,  el  Petén habría  estado tan

densamente poblado como la Europa moderna. No caben dudas que los centros mayas más

grandes  eran  las  capitales  administrativas  de  los  pequeños  estados.  Pero  no  existen

posibilidades  de que los  mayas  alcanzaran  la  categoría  de estado de un modo totalmente

independiente de los estados preexistentes de la región montañosa. Teotihuacán, que analizaré

a continuación, ya contenía varias decenas de miles de habitantes cuando Tikal sólo asomaba

por  encima  de  las  copas  de  los  árboles.  Teotihuacán  se  encuentra  a  más  de  novecientos

kilómetros  de  Tikal,  pero  las  ondas  de  choque  militares  y  económicas  emitidas  por  los

grandes imperios montañosos llegaban regularmente a las regiones más lejanas. Sabemos que

en  el  300  de  nuestra  era  Kaminaljuyu,  una  ciudad  maya  emplazada  en  las  montañas

guatemaltecas que daban al Petén, había caído bajo la influencia de Teotihuacán. Kaminaljuyu

probablemente contenía una guarnición militar que controlaba las rutas comerciales entre el

Petén, la costa del Pacífico y la meseta central mexicana. Después del 300 de nuestra era, el

comercio de mercancías, los estilos pictóricos y los motivos arquitectónicos de los centros del

Petén  permiten  afirmar  que  los  acontecimientos  de  las  tierras  altas  de  la  meseta  central

afectaban a los mayas. No pueden excluirse los compromisos militares reales entre los estados

montañosos del formativo tardío o el clásico temprano y los estados mayas incipientes en el

Petén.

El comercio entre los mayas y sus vecinos de las tierras altas tal vez hayan acercado a los

primeros a la categoría de estado. La región de Petén carece de fuentes de piedras indígenas

adecuadas para la manufactura de metates y manos o cuchillos y puntas de proyectiles. Estos

objetos eran imprescindibles para moler maíz y para las armas militares. Junto con la sal, los

obtenían a través del intercambio con las tierras altas. Quizás este intercambio acrecentó la

distancia entre los jefes-redistribuidores mayas primitivos y los plebeyos en dos aspectos: era

posible obtener términos más eficaces de intercambio con individuos más poderosos que eran

pares de la nobleza de nivel estatal con la cual tenían que tratar y el control de estos recursos

estratégicos adicionales pudo sumarse al potencial para dominar a los incipientes campesinos

productores de alimentos. De manera general, cuanto mayor era el volumen comercial, mayor

era el movimiento a través del sistema redistributivo y el poder de los individuos que estaban

a cargo del proceso redistributivo.

Las pruebas que permiten considerar a los centros mayas como estados secundarios no

excluyen la posibilidad de que las presiones reproductoras y ecológicas generadas en la región

de Petén también podrían haber contribuido al proceso de formación estatal. Vista de cerca, la

86



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

«selva» de Petén está llena de sorpresas. El primer aspecto que es necesario aclarar es su

tamaño: sólo 30.000 millas cuadradas en comparación con los 2 millones de millas cuadradas

de la del Amazonas-Orinoco. Luego aparece su peculiar tipo de precipitaciones. A medida que

uno avanza  hacia  el  norte,  desde  Petén hasta  el  extremo de la  Península  de Yucatán,  las

precipitaciones anuales disminuyen y los bosques son reemplazados por arbustos espinosos,

cactus  y  otras  plantas  resistentes  a  la  sequía.  Dentro  del  bosque  central  de  Petén,  la

precipitación anual sólo alcanza la mitad, aproximadamente, que la del Amazonas-Orinoco.

La estación seca en Petén es extremadamente severa y tanto el total anual como el estacional

están  sometidos  a  variaciones  extremas.  Es  posible  que no caiga  una sola  gota  de lluvia

durante los meses de marzo y abril. Las condiciones de la sequía suelen prevalecer durante

febrero y marzo, e incluso durante la estación de las lluvias. Según C. L. Lundell:

La vegetación no posee la exuberancia del auténtico bosque lluvioso, de

modo que se lo podría considerar un bosque casi lluvioso. Las precipitaciones

ascienden  a  menos  de  1.800 mm,  máxima  que no basta  para  mantener  un

auténtico bosque lluvioso en una región con una estación seca pronunciada.

La mayoría de los árboles de Petén mudan sus hojas en cada estación seca, tendencia que

se ve acentuada durante la sequía. En realidad,  esta «selva» a veces está tan seca que los

agricultores ni siquiera tienen que «podar» a fin de despejar los terrenos de cultivo de la

estación siguiente incendiando la  maleza.  En esas ocasiones,  la preocupación principal  es

evitar que los incendios se extiendan.

Y ahora nos enfrentamos con el hecho de que la Península de Yucatán tiene una estructura

geológica peculiar. Su lecho de roca se compone casi exclusivamente de roca caliza (de ahí la

necesidad de importar rocas de las montañas para moler el maíz). En consecuencia, hay pocos

ríos y lagos permanentes, ya que la mayor parte de las precipitaciones se filtran rápidamente a

través de la piedra caliza y desaparece por completo sin ningún desagüe superficial. Durante

la estación seca se produce una escasez de agua potable, salvo donde hay, en la piedra caliza,

charcos o agujeros naturales con el fondo de arcilla, cuyo drenaje interior se ha atascado.

Como podría esperarse, las aldeas mayas más antiguas estaban situadas cerca de los dos

únicos ríos permanentes de la Península de Yucatán: el Usumacinta al sudoeste y el Belize al

sudeste. Alrededor del 600 antes de nuestra era, la región que rodea Tikal parece haber estado

deshabitada, lo que indicaría que sólo después de que los parajes ribereños favorables a la

subsistencia  se  cubrieron,  los  agricultores  comenzaron  a  colonizar  el  interior  del  bosque.

Seguramente estos colonizadores se parecieron a los yanomamo y a otros «indios de a pie»,

sin canoas, que habitan las zonas deficientes en proteínas de la cuenca del Amazonas-Orinoco,

87



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

lejos de los ríos principales. Pero, poco después, la geomorfología y el clima característicos de

la región de Petén habían creado una situación que no tiene paralelos en la Amazonia.

Los agricultores primitivos de Petén no tuvieron la libertad de expandirse parejamente a

través del bosque. Era necesario situar las colonias cerca de los charcos que con seguridad no

se evaporarían durante una aguda sequía. Sabemos que posteriormente se excavaron cisternas

totalmente artificiales, denominadas chultuns, hasta una profundidad de veinte metros en el

lecho de roca de piedra caliza, y se endurecieron con cal a fin de asegurarse las provisiones de

agua dulce. Algunos chultuns se construyeron debajo de las plazas empedradas de los centros

ceremoniales  y,  durante  las  tempestades  lluviosas,  actuaban  como  cuencas.  En  una  aldea

moderna  de  Campeche,  el  agua  potable  durante  la  estación  seca  se  obtenía  bajando 135

metros  por  debajo  de  la  superficie  a  través  de  una  caverna  subterránea.  Todos  los

emplazamientos mayas clásicos, incluidos Tikal y otros centros de Petén, fueron construidos

junto a pozos de almacenamiento o reservorios artificiales o naturales. El más famoso de los

charcos naturales o cenotes está situado cerca de Chichén Itza, un centro maya tardío en el

monte de Yucatán. Las enormes cantidades de huesos humanos y de objetos de oro extraídos

del fondo sugieren que arrojaban en él a personas y objetos rituales a fin de satisfacer a los

dioses de las aguas. Por ello existen muchas posibilidades de que las colonias primitivas de

Petén tendieran a aumentar más allá del punto normal de división de las aldeas del bosque

tropical. Esta teoría desplaza el problema de la aparición de los centros ceremoniales mayas

desde el reino de los cielos al reino de la tierra y del agua. Los agricultores mayas tenían una

razón muy práctica para no huir a los bosques cuando sus jefes-redistribuidores comenzaron a

actuar como monarcas en lugar de como mumis.

El próximo problema a abordar consiste en determinar de qué modo los mayas, bajo la

dirección de sus jefes-redistribuidores, lograron aumentar la densidad de población a un nivel

que era 250 veces superior al alcanzado en las zonas interfluviales del Amazonas-Orinoco. En

general, los arqueólogos han supuesto que los mayas antiguos labraban el Petén del mismo

modo que sus descendientes modernos: mediante un sistema conocido con el nombre de poda

y quema. Pero, evidentemente, esto es algo imposible.

La poda y quema constituye una forma de agricultura que se adapta bien a las regiones

que  poseen  abundante  cobertura  boscosa  y  cuentan  con  altas  tasas  de  regeneración.  El

objetivo del sistema de poda y quema consiste en utilizar  una sección de bosque durante

algunos años, dejarlo en barbecho lo suficiente para que los árboles vuelvan a crecer y más

tarde  volver  a  utilizarlo.  La  «poda»  se  refiere  a  la  práctica  de  cortar  árboles  pequeños,

enredaderas  y  arbustos,  y  dejarlos  secar  antes  de  prenderles  fuego.  La  quema,  que

88



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

generalmente se realiza poco antes del comienzo de la estación de las lluvias, crea una capa de

cenizas  que  actúa  como  fertilizante.  Los  cultivos  se  plantan  directamente  en  el  terreno

cubierto de cenizas, en agujeros o pequeños montículos, sin necesidad de labranza. Durante

dos o tres temporadas es posible obtener altas producciones de maíz, judías, cidracayotes y

otros  cultivos.  Después,  las  malas  hierbas  se  diseminan  desde  el  bosque  circundante  no

podado e invaden el campo; al mismo tiempo, las precipitaciones filtran la ceniza fertilizante.

Poco  después  será  preciso  encontrar  un  nuevo  terreno.  La  agricultura  de  poda  y  quema

permite altos rendimientos por hectárea y por hombre-hora siempre que se mantenga entre las

quemas sucesivas un intervalo suficiente que permita un nuevo crecimiento considerable de

árboles y arbustos. Cuanto mayor sea la cantidad de cenizas, más elevada será la producción.

Cuanto más largo sea el intervalo durante el cual un bosque permanece en barbecho, más

madera habrá para convertirla en ceniza. Por este motivo, los agricultores de poda y quema

del sudeste asiático se consideran «el pueblo que come bosques». Cuanto más breve sea el

período de barbecho,  más  baja  será la  producción.  En los  bosques tropicales  el  descenso

puede ser brusco, no sólo en virtud de que las fuertes precipitaciones concentradas filtran

rápidamente los nutrimentos del terreno, sino porque las malas hierbas crecen más tupidas

cada año que el campo se mantiene en uso constante.

Sin duda alguna, la poda y la quema fue el sistema utilizado por los primeros pueblos

agricultores que entraron en el Petén, pero no es posible que haya seguido siendo el modo de

subsistencia principal durante y después de la transición al estado. Al contar las ruinas de los

emplazamientos de las casas, Dennis Puleston, de la Universidad de Minnesota, calcula que

en la zona residencial de los alrededores de Tikal había 2.250 personas por milla cuadrada y

750 por milla cuadrada en la zona comprendida entre Tikal y su vecina Uxactun. Es imposible

que los sistemas de poda y quema puedan sustentar semejantes densidades. Sherburne Cook,

al considerar toda la zona de Petén, demuestra que mediante las técnicas de poda y quema se

podría haber cultivado maíz, judías y cidracayotes suficientes para sustentar a la población

global calculada en un millón y medio de habitantes. Pero estos cálculos suponen que los

agricultores  estaban  parejamente  diseminados  por  el  bosque  y  que  tenían  la  libertad  de

mudarse a nuevos claros cuando los viejos se agotaban. Ninguno de estos supuestos es válido

porque  no  toman  en  cuenta  el  efecto  limitador  de  la  estación  seca  con  respecto  a  la

disponibilidad  de  agua  potable.  Además,  durante  la  estación  lluviosa  las  zonas  bajas  se

enfrentan  con  los  problemas  opuestos  —demasiada  agua—  y  están  excesivamente

empantanadas para que sea posible utilizarlas sin excavar acequias de desagüe.

89



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Teóricamente, la imagen de lo que debió ocurrir parece clara. A medida que la población

de Petén aumentaba, debieron intensificar el ciclo de poda y quema, lo que dio por resultado

barbechos más breves entre las quemas y, por ende, una merma del rendimiento. Así surgieron

las condiciones para la adopción y la proliferación de un sistema más eficaz que implicaba

costos iniciales más elevados que, a su vez, crearon la base para unas densidades de población

aun más altas y para la aparición de los primeros estados menores. ¿Pero cuál era la naturaleza

del sistema nuevo y más productivo? Temo que mi teoría se ha adelantado a los testimonios

arqueológicos,  aunque existen algunos indicios esperanzadores  de que las pruebas están a

punto de alcanzarla.

Una de las medidas  que los mayas  adoptaron cuando la eficacia  de la poda y quema

declinó, consistió en plantar arboledas de Brosimum alicastrum. Como C. L. Lundell afirmó

en los años treinta de nuestro siglo, éste es el árbol más común que cubre las ruinas de los

centros ceremoniales de Petén. Cuando los arqueólogos afirman dramáticamente que tuvieron

que abrirse paso a hachazos por la selva con el fin de dejar al descubierto las maravillas de la

arquitectura y la escultura mayas, generalmente se olvidan de agregar que se abrieron paso a

hachazos por un huerto demasiado crecido. Naturalmente, el cultivo de árboles implica altos

costos  iniciales  —se  debe  esperar  varios  años  para  que  comience  a  redituar  el  trabajo

invertido  en  él—,  aunque  es  altamente  productivo  por  hectárea  y  por  hombre-hora.

Recientemente Dennis Puleston,  al  descubrir  que el  emplazamiento de cada casa de Tikal

estaba rodeado por una arboleda de esta especie, llegó a la conclusión de que dichos árboles

suministraban el 80 por ciento de las calorías consumidas por los habitantes de Tikal durante

el siglo IX de nuestra era. Sin embargo, existen otras alternativas que simplemente podrían

haber sido pasadas por alto por la generación de arqueólogos que prefirió  pensar que los

templos  mayas  descendieron  del  cielo  en  hilos  de  oro  en  lugar  de  pensar  que  fueron

construidos con el esfuerzo de las personas que querían saber de dónde obtendrían la comida

siguiente. En este sentido, es posible que uno de los descubrimientos más importantes sobre

los mayas corresponda al realizado en 1975 en Edzna, en Campeche, por Ray Mathenay. Al

estudiar las fotografías aéreas tomadas durante la estación de las lluvias (otros habían limitado

las fotografías aéreas a la estación seca, cuando las condiciones eran «mejores»), Mathenay

detectó una red de canales, fosos y depósitos que se extendían a partir del centro ceremonial.

Debido al denso follaje que los cubre durante la estación de las lluvias y al hecho de que el

agua que contiene se evapora durante la estación seca, estas construcciones son difíciles de

detectar con sólo reconocimientos sobre el terreno.

90



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Los canales tienen aproximadamente un kilómetro y medio de longitud, treinta metros de

ancho y alrededor de tres metros de profundidad. Mathenay supone que fueron utilizados para

almacenar agua potable, para regar a mano los huertos adyacentes y como fuente de barro

para renovar la fertilidad de los campos en barbecho. Agregaría por mi parte que, en algunas

regiones,  los  canales  permitieron que se practicaran  dos cosechas  anuales,  una basada en

drenar las zonas bajas durante la estación de las lluvias y la segunda plantada en el barro

húmedo durante la estación seca.  Aunque Edzna se encuentra  fuera de la zona central  de

Petén, el hecho de que su sistema de control de las aguas no fuera detectado durante tanto

tiempo significa que todos los juicios con respecto a la ausencia de sistemas intensivos dentro

del Petén han de quedar en suspenso.

Estas indicaciones nos aproximan al aspecto más espectacular del Petén maya. Después

del 800 de nuestra era, las construcciones cesaron en un centro tras otro, no se realizaron más

inscripciones conmemorativas, los templos se llenaron de desperdicios de los hogares y, en el

Petén, toda la actividad gubernamental y eclesiástica se detuvo de un modo más o menos

abrupto. Las autoridades en la materia difieren con respecto a la rapidez con que disminuyó la

población. Pero, en la época de la llegada de los españoles, la zona de Petén hacía mucho que

había retornado a densidades de población iguales o inferiores a las características de épocas

preestatales y, hasta hoy, la zona sigue prácticamente despoblada. En un momento u otro,

muchos  sistemas  estatales  mesoamericanos precolombinos,  incluido Teotihuacán,  sufrieron

colapsos  igualmente  bruscos.  Lo  singular  del  Petén  maya  es  que  no  sólo  desaparecieron

permanentemente los estados, sino también poblaciones enteras. En las montañas de la meseta

central,  la  caída  política  generalmente  era  seguida  de  la  aparición  de  estados  e  imperios

nuevos y más amplios,  que abarcaban el territorio y la población de sus predecesores. En

consecuencia, lo que se deduce de la caída de los mayas es que el estado de Petén desarrolló

una base ecológica  extraordinariamente  vulnerable que,  una vez quebrada,  no fue posible

regenerar.

No podremos saber exactamente cómo destruyeron su base ecológica los mayas hasta que

no  comprendamos  mejor  el  modo  en  que  concordaban  los  diversos  componentes  de  su

sistema  agrícola.  Por  el  momento,  lo  máximo  que  podemos  hacer  es  decir  que  cada

componente  tenía  un límite  hasta  el  cual  podía  llegar,  después  de  lo  cual  retrocedía  con

consecuencias  devastadoras.  La  poda  y  quema  con  barbechos  breves  puede  convertir  las

selvas en praderas permanentes. En el corazón mismo de la zona de Petén existe una enorme

sabana cubierta  de hierba que probablemente se creó a causa de una quema excesiva.  La

deforestación conduce, a su vez, a la erosión en las laderas. En Petén, la cobertura del terreno

91



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de la meseta es sumamente superficial y desaparece con facilidad cuando la cobertura vegetal

no la protege. La erosión también puede dañar los sistemas de control de agua de las tierras

bajas porque conduce a la concentración excesiva de sedimentos en canales y reservorios. Por

último, al estropear la cobertura boscosa de una zona tan extensa como la de Petén es muy

fácil modificar la pauta regional de precipitaciones anuales, prolongando la estación seca y

aumentando la frecuencia y la gravedad de las sequías.

Es posible que la desaparición real de cada centro de Petén haya planteado un drama

ligeramente distinto: en algunos, el fracaso de las cosechas; en otros, la rebelión; la derrota

militar en unos terceros o diversas combinaciones según los acontecimientos locales. Pero no

caben dudas de que el proceso esencial lo constituía el agotamiento del terreno frágil y de los

recursos boscosos hasta un punto tan grave que, para su regeneración, era preciso dejar de

utilizarlas durante varios siglos.

Cualquiera que fuese la causa exacta de la caída de los mayas, la razón de la preeminencia

de las tierras altas de Mesoamérica parece evidente. La capacidad de los valles semiáridos de

la meseta central para realizar intensificaciones agrícolas sucesivas superaba la del bosque

casi tropical de los mayas. Mostraré cómo operó este proceso de intensificación en la historia

del imperio de Teotihuacán.

El  Valle  de  Teotihuacán  es  una  rama  del  Valle  de  México,  que  se  encuentra

aproximadamente a 38 kilómetros al noreste del centro de Ciudad de México. Al igual que el

Valle de Tehuacán, donde Richard MacNeish encontró las plantas domesticadas más antiguas,

el Valle de Teotihuacán no tuvo aldeas permanentes hasta el primer milenio antes de nuestra

era. Entre el 900 y el 600 antes de nuestra era, las aldeas estaban confinadas a las pendientes

boscosas superiores del valle, por debajo de la profundidad de las heladas, pero a suficiente

altura para aprovechar las precipitaciones suplementarias que caen en las laderas. Sin duda, el

tipo de agricultura practicado por los primeros aldeanos era alguna forma de poda y quema de

barbechos prolongados. En el 600-300 antes de nuestra era, se habían formado varias aldeas

más grandes a menor altitud, en el borde del suelo del valle, aparentemente con el propósito

de  aprovechar  los  terrenos  aluviales  y  de  practicar  una  forma  rudimentaria  de  irrigación.

Durante el período siguiente, 300-100 antes de nuestra era, las colonias crecieron plenamente

en el  lecho del valle y una de ellas  —el núcleo de lo que se convertiría  en la ciudad de

Teotihuacán— ya contenía 4.000 habitantes. El movimiento desde las laderas hasta el lecho

del  valle  sugiere  claramente  la  existencia  de  presiones  reproductoras  crecientes  a

consecuencia de la intensificación y el agotamiento del sistema de poda y quema, sobre todo

por deforestación y erosión. A medida que la eficacia del trabajo de la agricultura de poda y

92



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

quema disminuía, mereció la pena utilizar gastos iniciales y trabajos de construcción en las

estructuras  de irrigación.  Numerosos  manantiales  grandes  alimentados  por  el  agua que se

cuela a través de las laderas volcánicas porosas hasta el lecho del valle constituyeron la base

del sistema de irrigación de Teotihuacán, que incluso se utilizan actualmente. A medida que la

población de la colonia central aumentó, la red de canales del tamaño de ríos y alimentados

por  manantiales  se  utilizó  para  regar  alrededor  de  14.000  acres  de  tierras  de  labranza

altamente productivas y de doble cosecha.

La ciudad de Teotihuacán creció rápidamente a partir del año 100 de nuestra era y alcanzó

una población máxima de aproximadamente 125.000 habitantes en el siglo VIII. La rigurosa

cartografía realizada por René Millón, de la Universidad de Rochester, muestra que la ciudad

estaba  dividida  en  barrios  y  distritos  planificados,  cada  uno  con  sus  especialidades

artesanales, enclaves étnicos, templos, mercados, moradas palaciegas de piedra y argamasa

para  los  ricos  y  poderosas  y  sombrías  casas  de  apartamentos  multifamiliares  para  el

populacho: en conjunto, alrededor de 2.200 casas de apartamentos. Millón ha contado más de

400 talleres  especializados  en  la  fabricación  de  herramientas  de  obsidiana  y  más  de  100

talleres de cerámica.  Los edificios más grandes y decorados bordeaban la enorme avenida

escalonada que recorría la ciudad en toda su longitud, cerca de tres kilómetros, de norte a sur.

El monumento central —la llamada Pirámide del Sol, construida con cascotes con lados de

piedra— mide 210 metros de lado y alcanza una altura de 60 metros.

Alrededor  del  700  de  nuestra  era,  Teotihuacán  sufrió  una  caída  catastrófica,  debida

probablemente a la quema y al saqueo, asociados con la aparición del nuevo poder imperial:

los toltecas, cuya capital se encontraba a apenas 30 kilómetros, en el Valle de Tula. Aunque

las pruebas son incompletas, considero que el responsable principal fue el agotamiento del

medio  ambiente.  E1  volumen  de  agua  que  surge  de  los  manantiales  de  agua  fluctúa  en

relación con las precipitaciones. Una leve disminución permanente del volumen de agua de

los manantiales y del nivel del subsuelo acuífero situado bajo el lecho del valle, había vuelto

inhabitable Teotihuacán. Sabemos que se produjo la deforestación de un perímetro cada vez

más amplio a medida que la ciudad crecía y consumía mayores cantidades de madera en vigas

y travesaños para las casas, en combustible para cocinar y en la manufactura del yeso. Esta

deforestación  se  cumplió  a  una  escala  lo  bastante  grande  para  alterar  la  pauta  de

precipitaciones y desagües de las pendientes superiores del valle. Existía una solución técnica

al problema hidráulico que los habitantes de Teotihuacán no pusieron a prueba, salvo en una

base muy limitada.  Esta  solución consistía en utilizar  el  lago poco profundo y las tierras

pantanosas que bordeaban el Valle de Teotihuacán por el sudoeste y que probablemente en

93



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

esos días estaban enlazados con el lago Texcoco, una masa de agua grande y parcialmente

salobre que cubría la mayor parte del contiguo Valle de México. Para aprovechar las orillas

del lago, era necesario construir  acequias de desagüe y apilar  la tierra  extraída en lomos,

procedimiento mucho más costoso que otros tipos de irrigación. Iniciada alrededor del 1100

de nuestra era, los pueblos que habitaban el Valle de México ya no podían evitar los altos

costos  iniciales  de esta  forma de agricultura.  Una red de canales  de desagüe y de lomos

altamente  productivos,  cuya  fertilidad  se  aumentaba  constantemente  mediante  nuevos

dragados, se extendió a lo largo de la orilla del lago y constituyó la base de subsistencia de

media  docena  de  gobiernos  en  lucha  entre  sí.  Uno de  ellos  fue  el  estado azteca,  que  se

convertiría  en  el  último  poder  imperial  indoamericano  de  América  del  Norte.  Dado  que

Tenochtitlán, la capital de los aztecas, estaba situada en una isla conectada a la orilla mediante

un arrecife,  los aztecas gozaron de una ventaja militar  con respecto a sus vecinos y poco

después controlaban toda la región lacustre. A medida que la población alcanzaba densidades

sin precedentes, los montículos en forma de lomo se extendieron hasta el lago propiamente

dicho mediante el vertido de barro encima de maleza, tallos de maíz y ramas de árboles, lo

que dio por resultado chinampas, o «jardines flotantes» (que, como es lógico, no flotaban),

fabulosamente productivos.

Al principio,  sólo utilizaron  de este  modo los  brazos  de agua dulce  del  lago.  Pero a

medida  que  las  zonas  ocupadas  por  las  chinampas  aumentaban,  los  ingenieros  aztecas

intentaron  disminuir  la  salinidad  de  las  porciones  salobres  haciendo  diques  y  nivelando

aquéllas  con  agua  dulce  canalizada  a  través  de  un  complicado  sistema  de  acueductos  y

compuertas.

En consecuencia,  al analizar la secuencia de desarrollo del Valle de Teotihuacán y del

Valle de México durante el milenio que va del 200 al 1200 de nuestra era, podemos distinguir

tres amplias fases de intensificaciones  agrícolas  seguidas por tres cambios  en el  modo de

producción:  en  primer  lugar,  la  intensificación  de  la  agricultura  de  poda y  quema en  las

laderas; en segundo lugar, la irrigación por canales alimentados mediante manantiales; y, en

tercer lugar, la construcción de las chinampas. Cada una de estas etapas implicaba inversiones

iniciales  y  de  construcción  progresivamente  mayores,  pero  a  largo  plazo  todas  sostenían

densidades de población más altas y estados más grandes y poderosos. En esos mil años, la

población del Valle de México se elevó de unas pocas decenas de miles a dos millones de

habitantes,  en  tanto  el  alcance  del  control  político  iba  de  uno  o  dos  valles  a  todo  un

subcontinente. Según la vieja teoría del progreso constante y ascendente, el aumento continuo

de la producción agrícola debió significar que los aztecas y sus vecinos gozaron cada vez más

94



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de los  beneficios  de la  «alta  civilización»,  frase  que  los  antropólogos  no  han dudado en

aplicarles. Pero es una afirmación a todas luces poco apropiada.

95



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

9

EL REINO CANÍBAL

Como carniceros metódicos y bien entrenados en el campo de batalla y como ciudadanos

de la tierra de la Inquisición, Cortés y sus hombres, que llegaron a México en 1519, estaban

acostumbrados a las muestras de crueldad y a los derramamientos de sangre. El hecho de que

los  aztecas  sacrificaran  metódicamente  seres  humanos  no  debió  sorprenderles  demasiado,

puesto  que  los  españoles  y  otros  europeos  quebraban  metódicamente  los  huesos  de  las

personas en el potro, arrancaban brazos y piernas en luchas de la cuerda entre caballos y se

libraban de las mujeres acusadas de brujería quemándolas en la hoguera. Pero no estaban

totalmente preparados para lo que encontraron en México.

En ningún otro lugar del mundo se había desarrollado una religión patrocinada por el

estado,  cuyo  arte,  arquitectura  y  ritual  estuvieran  tan  profundamente  dominados  por  la

violencia,  la corrupción, la  muerte  y la enfermedad.  En ningún otro sitio los muros y las

plazas  de  los  grandes  templos  y  los  palacios  estaban  reservados  para  una  exhibición  tan

concentrada de mandíbulas,  colmillos,  manos,  garras, huesos y cráneos boquiabiertos.  Los

testimonios oculares de Cortés y su compañero conquistador, Bernal Díaz, no dejan dudas con

respecto al significado eclesiástico de los espantosos semblantes representados en piedra. Los

dioses  aztecas  devoraban  seres  humanos.  Comían  corazones  humanos  y  bebían  sangre

humana. Y la función explícita del clero azteca consistía en suministrar corazones y sangre

humanos frescos a fin de evitar que las implacables deidades se enfurecieran y mutilaran,

enfermaran, aplastaran y quemaran a todo el mundo.

Los españoles  vieron por primera  vez el  interior  de un templo  azteca  principal  como

invitados de Moctezuma, el último de los reyes aztecas. Moctezuma todavía no había tomado

una decisión con respecto a las intenciones de Cortés —error que poco después le resultaría

fatal— cuando invitó a los españoles a subir los 114 escalones de los templos gemelos de

Uitzilopochtli  y  Tlaloc,  que  se  encontraban  en  la  cumbre  de  la  pirámide  más  alta  de

Tenochtitlán, en el centro de lo que hoy es Ciudad de México. Mientras subían los escalones,

escribió  Bernal  Díaz,  otros  templos  y  santuarios  «todos  de  un  blanco  resplandeciente»

aparecieron ante sus ojos. En el espacio abierto de la cumbre de la pirámide «se alzaban las

grandes  piedras  donde  colocaban  a  los  pobres  indios  escogidos  para  el  sacrificio».  Allí

también había «una voluminosa imagen como de un dragón, y otras figuras fúnebres y mucha

96



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

sangre  derramada  ese  mismo  día».  Después  Moctezuma  les  permitió  ver  la  imagen  de

Uitzilopochtli, con su «rostro muy ancho y los ojos monstruosos y terribles», delante del cual

«quemaban los corazones de tres indios que habían sido sacrificados ese día». Las paredes y

el suelo del templo «estaban tan salpicadas e incrustadas de sangre que aparecían negras» y

«todo el lugar apestaba de modo detestable». En el Templo de Tlaloc también todo estaba

cubierto de sangre, «tanto las paredes como el altar, y el hedor era tal que apenas podíamos

esperar el momento de salir de allí».

La principal fuente de alimento de los dioses aztecas estaba constituida por los prisioneros

de guerra, que ascendían por los escalones de las pirámides hasta los templos, eran cogidos

por cuatro sacerdotes, extendidos boca arriba sobre el altar de piedra y abiertos de un lado a

otro del pecho con un cuchillo de obsidiana esgrimido por un quinto sacerdote. Después, el

corazón de la víctima —generalmente descrito como todavía palpitante— era arrancado y

quemado  como  ofrenda.  El  cuerpo  bajaba  rodando  los  escalones  de  la  pirámide,  que  se

construían deliberadamente escarpados para cumplir esta función.

Ocasionalmente, algunas víctimas de sacrificio —quizá guerreros distinguidos— gozaban

del privilegio de defenderse a sí mismos un rato antes de que las mataran. Fray Bernardino de

Sahagún, el máximo historiador y etnógrafo de los aztecas, describió del modo siguiente esas

batallas simuladas:

...asesinaban a otros cautivos, luchaban con ellos... que estaban atados a la

altura de la cintura con una cuerda que pasaba a través del agujero de una

piedra redonda, como la de un molino; y [la cuerda] era lo bastante larga para

que [el  cautivo]  pudiera  caminar  trazando  la  circunferencia  completa  de  la

piedra.  Y le  daban  armas  con  las  que  podía  luchar;  y  cuatro  guerreros  se

lanzaban contra él con espadas y escudos y uno a uno intercambiaban golpes

de espada hasta que lo derrotaban.

Aparentemente, en el estado azteca de dos o tres siglos antes, el monarca no estaba por

encima de la tarea de despachar a algunas víctimas con sus propias manos. Diego Durán ha

hecho un relato del sacrificio legendario de los prisioneros capturados entre los mixtecas:

Los  cinco  sacerdotes  entraban  y  reclamaban  al  prisionero  que  se

encontraba en el primer lugar de la fila... Llevaban a cada prisionero hasta el

sitio en el que se encontraba el rey y, después de obligarlo a ponerse de pie

sobre la piedra que era la figura y el retrato del sol, lo tumbaban boca arriba.

Uno lo cogía  del  brazo  derecho y otro del  izquierdo,  uno lo  cogía  del  pie

97



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

izquierdo y otro del derecho, mientras el quinto sacerdote le ataba el cuello con

una cuerda y lo sostenía para que no pudiera moverse.

El rey elevaba el cuchillo y luego le hacía una gran incisión en el pecho.

Después de abrirlo, extraía el corazón y lo elevaba con la mano como ofrenda

al sol. Cuando el corazón se enfriaba, lo arrojaba en la concavidad circular,

cogía un poco de sangre con la mano y la rociaba en dirección al sol.

No  todas  las  víctimas  eran  prisioneros  de  guerra.  También  sacrificaron  una  cantidad

considerable  de  esclavos.  Además,  algunos  jóvenes  y  doncellas  eran  elegidos  para

personificar determinados dioses y diosas. Los trataban con gran cuidado y ternura durante el

año anterior  a su ejecución.  En el  Códice de Dresden, libro del siglo dieciséis  escrito  en

náhuatl,  idioma de los aztecas,  aparece el  siguiente relato de la muerte  de una mujer que

representó el papel de la diosa Uixtociuatl:

Y sólo  después  de  que  mataron  a  los  cautivos  apareció  [la  mujer  que

personificaba a] Uixtociuatl; sólo apareció al final. Ellos llegaron hasta el fin y

sólo acabaron con ella.

Una  vez  hecho  esto,  la  colocaron  sobre  la  piedra  de  sacrificio.  La

extendieron boca arriba. Se apoderaron de ella; tiraron y extendieron sus brazos

y piernas,  inclinaron [hacia  arriba]  grandemente su pecho, inclinaron [hacia

abajo]  su  espalda  y  estiraron  tensamente  su  cabeza,  hacia  la  tierra.  Y se

lanzaron sobre su cuello con la boca fuertemente apretada de un pez espada,

llena de púas y espinas; espinosa por ambos lados.

Y el asesino estaba allí;  se puso de pie. Después de lo cual, le abrió el

pecho.

Y cuando le abrió el pecho, la sangre salió a borbotones; brotó hacia lo alto

mientras se derramaba, mientras hervía.

Y hecho esto, él elevó el corazón como ofrenda [a la diosa] y lo colocó en

la jarra verde, llamada la jarra de piedra verde.

Y mientras  se hacía  esto,  las  trompetas  sonaron airosamente.  Y cuando

concluyó, bajaron el cuerpo y él corazón de [el retrato de] Uixtociuatl, cubierto

por un manto precioso.

Pero estas muestras de reverencia eran escasas y muy espaciadas entre sí. La inmensa

mayoría de las víctimas no ascendía alegremente los escalones de la pirámide, tranquilizada
98



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

por la idea de que estaban a punto de hacer feliz a algún dios. La mayoría tenían que ser

arrastrados de los pelos:

Cuando los amos de los cautivos llevaban a sus esclavos hasta el templo

donde los matarían,  los  cogían de los pelos.  Y cuando les  hacían  subir  los

escalones  de  la  pirámide,  algunos  cautivos  se  desmayaban  y  sus  amos  los

empujaban y los arrastraban de los pelos hasta la piedra de sacrificio en donde

morirían.

Los  aztecas  no  fueron los  primeros  mesoamericanos  que  sacrificaron  seres  humanos.

Sabemos que los toltecas y los mayas cumplían esta práctica y parece razonable inferir que

todas las pirámides mesoamericanas de lados escalonados y remate plano estaban destinadas a

servir como escenario para el espectáculo durante el cual los seres humanos eran alimento de

los dioses. El sacrificio humano tampoco fue una invención de las religiones de nivel estatal.

A juzgar por las pruebas de las sociedades grupales de las Américas y de muchas otras partes

del mundo, el sacrificio humano es muy anterior a la aparición de las religiones estatales.

Desde  Brasil  hasta  los  Grandes  Llanos,  las  sociedades  indoamericanas  sacrificaban

ritualmente  víctimas  humanas  con  el  fin  de  lograr  determinado  tipo  de  beneficios.

Prácticamente todos los elementos del ritual azteca están prefigurados en las creencias y las

prácticas  de  las  sociedades  grupales  y  aldeanas.  Hasta  la  preocupación  por  la  extracción

quirúrgica del corazón tiene precedentes. Por ejemplo, los iroqueses competían entre sí por el

privilegio de comer el corazón de un prisionero valiente a fin de poder adquirir parte de su

coraje.  Los prisioneros varones fueron, en todas partes,  las víctimas principales.  Antes de

matarlos, los obligaban a correr baquetas o los azotaban, los apedreaban, los quemaban, los

mutilaban o los sometían a otras formas de tortura y malos tratos. A veces los ataban a estacas

y les daban una maza para defenderse de sus torturadores. En ocasiones, conservaban uno o

dos  prisioneros  durante  períodos  prolongados  y  les  suministraban  buenos  alimentos  y

concubinas.

Entre  las  sociedades  grupales  y  aldeanas,  el  sacrificio  ritual  de  prisioneros  de  guerra

generalmente iba acompañado de la ingestión de la totalidad o de una parte del cuerpo de la

víctima. Gracias a los testimonios presenciales ofrecidos por Hans Städen, un marino alemán

que naufragó en la costa de Brasil a principios del siglo XVI, tenemos una vívida idea del

modo en que un grupo, los tupinamba, combinaban el sacrificio ritual con el canibalismo.

El día del sacrificio, el prisionero de guerra, atado a la altura de la cintura, era arrastrado

hasta la plaza. Se veía rodeado por mujeres que lo insultaban y lo maltrataban, aunque le

permitían expresar sus sentimientos arrojándoles frutas o fragmentos de cerámica. Mientras

99



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

tanto, las ancianas, pintadas de negro y rojo y engalanadas con collares de dientes humanos,

llevaban vasijas adornadas en las que se cocinarían la sangre y las entrañas de la víctima. Los

hombres se pasaban la maza ceremonial que se utilizaría para matarlo con el fin de «adquirir

el poder para coger un prisionero en el futuro». El verdugo vestía una larga capa de plumas y

lo  seguían  parientes  que  cantaban  y  golpeaban  tambores.  El  verdugo  y  el  prisionero  se

ridiculizaban entre sí. Daban al prisionero la suficiente libertad para poder esquivar los golpes

y a veces le colocaban un garrote entre las manos para que se protegiera, aunque no podía

devolver los golpes. Cuando al final aplastaban su cráneo, todos «gritaban y chillaban». Si el

prisionero  se  había  casado  durante  su  período  de  cautiverio,  esperaban  que  la  esposa

derramara algunas lágrimas junto a su cadáver antes de participar del festín posterior. En ese

momento las ancianas «corrían a beber la sangre tibia» y los niños mojaban sus manos en ella.

«Las madres untaban sus pezones con sangre para que incluso los bebés pudieran sentir su

gusto.» El cadáver era troceado en cuartos y cocinado a la parrilla mientras «las ancianas que

eran  las  más  anhelantes  de  carne  humana»  chupaban  la  grasa  que  caía  de  las  varas  que

formaban la parrilla.

Aproximadamente  dos  siglos  después  y  16.000  kilómetros  al  norte,  los  misioneros

jesuitas  presenciaron un ritual  semejante  entre  los  hurones de Canadá.  La víctima era un

iroqués que había sido capturado junto a varios compañeros mientras pescaban en el lago

Ontario. El jefe hurón a cargo del ritual explicó que el Sol y el dios de la Guerra estarían

satisfechos de lo que se disponían a hacer. Era importante no matar a la víctima antes del

amanecer, por lo que al principio sólo le quemarían las piernas. Además, durante la noche no

debían tener relaciones sexuales. El prisionero, con las manos atadas, que alternativamente

chillaba de dolor y entonaba una canción de desafío aprendida en la infancia para una ocasión

como  ésta,  fue  llevado  al  interior,  donde  se  enfrentó  con  una  multitud  armada  con  teas

encendidas.  Mientras  se  tambaleaba  de  un  lado  a  otro  de  la  estancia,  algunas  personas

cogieron sus manos, «quebrándole los huesos mediante la fuerza pura; otros le atravesaron las

orejas con astillas que dejaron en ellas». Cada vez que parecía a punto de expirar, el jefe

intervenía «y les ordenaba que dejaran de atormentarlo, diciendo que era importante que viera

la luz del sol». Al amanecer, lo llevaron al exterior y lo obligaron a subir a una plataforma

instalada sobre un andamio de madera, a fin de que toda la aldea pudiera presenciar lo que le

ocurría;  el  andamio  cumplía  la  función  de  plataforma  de  sacrificio  en  ausencia  de  las

pirámides de cima chata erigidas con estos propósitos por los estados mesoamericanos. En ese

momento, cuatro hombres asumieron la tarea de atormentar al cautivo. Le quemaron los ojos,

le aplicaron hachas pequeñas al rojo vivo en los hombros e introdujeron teas encendidas en su

100



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

garganta y en su recto.  Cuando parecía  evidente que estaba a punto de morir, uno de los

verdugos «cortó un pie, otro una mano y casi al mismo tiempo un tercero separó la cabeza de

los hombros, arrojándola a la multitud en la que alguien la atrapó» para llevársela al jefe, que

más tarde hizo «un festín con ella». Ese mismo día, también se organizó un festín con el

tronco de la víctima y durante el regreso los misioneros se encontraron con un hombre «que

transportaba en una broqueta una de sus manos cocinada a medias».

En  este  punto  haré  una  pausa  para  analizar  las  interpretaciones  que  atribuyen  estos

rituales a los impulsos humanos innatos. Me interesan especialmente las complejas teorías

ofrecidas por la tradición freudiana que sostienen que la tortura, el sacrificio y el canibalismo

son inteligibles como expresiones de instintos de amor y agresividad. Por ejemplo, Eli Sagan

ha  sostenido  recientemente  que  el  canibalismo  «es  la  forma  de  agresividad  humana  más

importante» porque supone un compromiso entre amar a la víctima en la forma de comerla y

matarla  porque  nos  frustra.  Significadamente,  tal  proceder  explica  por  qué  a  veces  las

víctimas  son  tratadas  con  gran  amabilidad  antes  de  iniciar  su  tortura:  los  verdugos,

simplemente, están reconstruyendo la relación amor-odio con sus padres. Pero este enfoque

no logra aclarar que la tortura, el sacrificio y la ingestión de prisioneros de guerra no puede

tener lugar sin prisioneros de guerra y éstos no pueden ser capturados a menos que haya

guerras.  Ya he  sostenido que  las  teorías  que  atribuyen  la  guerra  a  los  instintos  humanos

universales son inútiles para explicar las variaciones de intensidad y de estilo del conflicto

intergrupal y que resultan peligrosamente engañosas pues dan a entender que la guerra es

inevitable. Los intentos para comprender las causas por las que los prisioneros son a veces

mimados  y  luego  torturados,  sacrificados  y  comidos  en  términos  de  instintos  universales

basados en conflictos  de amor y odio,  son inútiles  y peligrosos por la misma razón.  Los

prisioneros no siempre son mimados, torturados,  sacrificados y comidos y toda teoría que

pretenda explicar las causas de este fenómeno también debería explicar por qué no ocurre.

Puesto que las actividades  en cuestión forman parte  del  proceso del conflicto  armado,  su

explicación ha de buscarse en los costos y beneficios militares: en las variables que reflejan la

importancia, el status político, la tecnología de armamentos y la logística de los combatientes.

Por ejemplo, la captura de prisioneros es un acto que depende de la capacidad que una banda

incursora tiene para evitar los contraataques y las emboscadas durante el regreso, al tiempo

que carga con cautivos poco dispuestos a cooperar. Cuando la banda incursora es pequeña y

tiene que atravesar considerables distancias por regiones donde el enemigo puede vengarse

antes de que logre llegar a territorio seguro, la captura de prisioneros puede desaparecer por

completo.  En  esas  circunstancias,  sólo  pueden  llevar  piezas  del  enemigo  para  probar  el

101



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cómputo  de  cuerpos  que  les  permitan  reivindicar  las  recompensas  sociales  y  materiales

reservadas a la excelencia y la valentía demostradas durante el combate.  De aquí surge la

extendida costumbre de llevar cabezas, cueros cabelludos, dedos y otras partes del cuerpo en

lugar del cautivo entero y vivo.

En cuanto el prisionero ha sido llevado de regreso a la aldea, el tratamiento que puede

esperar está determinado, principalmente, por la capacidad de sus anfitriones para absorber y

regular  el  trabajo  servil  y  la  diferencia  primordial  radica  en  los  sistemas  políticos  pre  y

postestatales. Cuando los prisioneros son escasos y muy espaciados, no resulta sorprendente

que se los trate provisionalmente como invitados de honor. Cualesquiera sean las profundas

ambivalencias psicológicas que puedan existir en las mentes de los capturadores, el prisionero

es una posesión valiosa por la cual sus anfitriones han arriesgado literalmente la vida. Pero en

general no hay modo de integrarlo en el grupo; puesto que no pueden devolverlo al enemigo,

deben  matarlo.  Y la  tortura  tiene  su  propia  y  horrible  economía.  Si,  como  decimos,  ser

torturado es morir mil muertes, torturar a un pobre cautivo significa matar a mil enemigos. La

tortura también es un espectáculo —un entretenimiento— que a través de todas las épocas ha

demostrado contar con la aprobación del público. No tengo intención de afirmar que el placer

que proporciona la  contemplación de  personas  heridas,  quemadas  y desmembradas  forma

parte de la naturaleza humana. Pero forma parte de la naturaleza humana prestar una atención

fija a visiones y sonidos excepcionales como la sangre que mana de las heridas, los gritos

agudos y los aullidos. (Aunque después muchos nos apartemos horrorizados.)

Una vez más, la cuestión no radica en que disfrutamos instintivamente al ver sufrir a otra

persona, sino que tenemos la capacidad de aprender a disfrutar de ello. El desarrollo de esta

capacidad fue importante  para sociedades  como la de los tupinamba y los hurones.  Estas

sociedades tenían que enseñar a sus jóvenes a mostrarse implacablemente brutales con sus

enemigos en el campo de batalla. Es más fácil aprender estas lecciones cuando se comprende

que el enemigo le hará a uno lo que uno le ha hecho a él en el caso de caer en sus manos.

Sumemos al valor del prisionero el de su cuerpo con vida, que para el entrenamiento de los

guerreros significaba lo mismo que los cadáveres para los estudiantes de medicina.  Luego

aparecen los rituales del asesinato: el sacrificio para satisfacer a los dioses, los verdugos con

su equipo sagrado, la abstención de las relaciones sexuales. Comprender todo esto significa

entender que, en las sociedades grupales y aldeanas, la guerra es el asesinato ritual, al margen

de que el enemigo sea liquidado en el campo de batalla o en casa. Antes de lanzarse a la

batalla,  los  guerreros  se  pintan  y  se  adornan,  invocan  a  los  antepasados,  toman  drogas

alucinógenas para contactar a los espíritus tutelares y fortalecen sus armas mediante hechizos

102



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mágicos. Los enemigos matados en el campo de batalla son «sacrificios» en el sentido de que

se afirma que sus muertes satisfacen a los antepasados o a los dioses bélicos, del mismo modo

que se afirma que los antepasados o los dioses bélicos se sienten satisfechos por la tortura y

muerte de un prisionero. Por último surge la pregunta acerca del canibalismo, pregunta que,

cuando se formula, revela en sí misma un profundo error de comprensión por parte del que

interroga. Las personas pueden aprender que el gusto de la carne humana les agrada o les

desagrada, del mismo modo que pueden aprender que la tortura les divierte o les horroriza.

Evidentemente, existen muchas circunstancias bajo las cuales el gusto adquirido por la carne

humana puede integrarse en el  sistema de las motivaciones  que inspiran a las sociedades

humanas a ir a la guerra. Además, comerse al enemigo es, literalmente, extraer fuerzas de su

aniquilación.  En  consecuencia,  es  necesario  explicar  por  qué  las  culturas  que  no  tienen

escrúpulos en matar a sus enemigos se abstienen de comerlos. Pero se trata de un enigma que

todavía no estamos en condiciones de resolver.

Si esta digresión en la relación de costos militares como explicación del complejo de

tortura-sacrificio-canibalismo parece  demasiado  mecánica,  he  de  agregar  que  no  niego  la

existencia de motivaciones psicológicas ambivalentes como las engendradas por la situación

edípica  en  las  sociedades  militaristas  de  supremacía  masculina.  Supongo  que  la  guerra

produce emociones contradictorias y significa, simultáneamente, muchas cosas distintas para

los participantes. No niego que el canibalismo pueda expresar tanto afecto como odio hacia la

víctima.  Lo  que  definitivamente  rechazo  es  la  opinión  de  que  las  pautas  específicas  de

agresividad  intergrupal  puedan  explicarse  mediante  elementos  psíquicos  vagos  y

contradictorios,  descaradamente  extraídos  de  las  presiones  ecológicas  y  reproductoras

específicas que, en primer lugar, indujeron a las personas a practicar la guerra.

Si volvemos a los aztecas, vemos que la contribución singular de su religión no fue la

introducción del sacrificio humano sino su refinamiento a lo largo de determinadas sendas

destructivas.  Lo más notable es que los aztecas transformaron el sacrificio humano de un

derivado ocasional de la suerte en el campo de batalla en una rutina según la cual no pasaba

un día sin que alguien no fuera tendido en los altares de los grandes templos como los de

Uitzilopochtli  y  Tlaloc.  Y los  sacrificios  también  se  celebraban  en  docenas  de  templos

menores  que se reducían  a  lo  que podríamos denominar  capillas  vecinales.  Uno de estos

emplazamientos vecinales, una estructura baja, circular y de cumbre plana, de alrededor de

seis  metros  de  diámetro,  quedó  al  descubierto  durante  la  construcción  del  ferrocarril

metropolitano de Ciudad de México. Ahora se encuentra, conservada detrás del cristal, en una

103



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de las estaciones más concurridas. Para ilustración de los viajeros, aparece una placa en que

sólo se dice que los antiguos mexicanos eran «muy religiosos».

Dado que los ejércitos aztecas eran miles de veces más numerosos que los de los hurones

o los de los tupinamba, podían capturar millares de prisioneros en una sola batalla. Además de

los sacrificios cotidianos de pequeñas cantidades de prisioneros y esclavos en los santuarios

mayores y menores, podían realizarse sacrificios masivos que implicaban centenares y miles

de  víctimas  para  conmemorar  acontecimientos  especiales.  Por  ejemplo,  los  cronistas

españoles  se  enteraron  de  que  en  1487,  durante  la  consagración  de  la  gran  pirámide  de

Tenochtitlán,  cuatro  filas  de  prisioneros  de  tres  kilómetros  de  largo  cada  una  fueron

sacrificados por un equipo de verdugos que trabajaron día y noche durante cuatro jornadas. El

demógrafo  e  historiador  Sherburne  Cook calculó  dos  minutos  por  sacrificio  y  llegó  a  la

conclusión  de que  el  número  de  víctimas  relacionadas  con ese  acontecimiento  específico

ascendía a 14.100. La escala de estos rituales podría rechazarse por exagerada si no fuera por

los  encuentros  de  Bernal  Díaz  y  Andrés  de  Tapia  con  hileras  de  cráneos  humanos

metódicamente ordenados, y por ello fáciles de contar, en las plazas de las ciudades aztecas.

Díaz escribe que en la plaza de Xocotlán:

había pilas de cráneos humanos dispuestos con tanta regularidad que uno

podía contarlos y los calculé en más de cien mil.

Vuelvo a repetir que había más de cien mil.

De su encuentro con la enorme estantería de cráneos en el centro de Tenochtitlán, Tapia

escribió:

Los  postes  estaban  separados  por  algo  menos  de  una  vara

[aproximadamente un metro] y atestados de varillas en cruz de arriba hacia

abajo y en cada varilla había cinco cráneos atravesados a la altura de las sienes:

el que escribe y un tal Gonzalo de Umbría contaron las varillas en cruz y al

multiplicar por cinco cabezas cada varilla de un poste a otro, como he dicho,

descubrimos que había 136 mil cabezas.

Pero eso no era todo. Tapia también describe dos altas torres erigidas exclusivamente con

cráneos unidos con cal, en las que había un número incalculable de cabezas y mandíbulas.

Las explicaciones tradicionales de la gran escala de esta matanza describen a los aztecas

como un pueblo obsesionado por la idea de que sus dioses necesitaban beber sangre humana

y, en consecuencia, procedían piadosamente a practicar la guerra con el propósito de cumplir

con su sagrado deber. Según Jacques Soustelle:

104



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

¿De dónde surgirían más víctimas? Eran primordiales para suministrar a

los dioses su alimento... ¿Dónde se podría encontrar la sangre preciosa sin la

cual  el  sol  y  toda  la  estructura  del  universo  estaban  condenados  a  la

aniquilación? Era primordial continuar en estado de guerra... La guerra no era,

simplemente,  un  instrumento  político:  se  trataba,  sobre  todo,  de  un  rito

religioso, de una guerra santa.

Pero las guerras santas entre los estados son muy comunes. Los judíos, los cristianos, los

musulmanes, los hindúes, los griegos, los egipcios, los chinos, los romanos... todos fueron a la

guerra  para  satisfacer  a  sus  dioses  o  para  cumplir  la  voluntad  de  Dios.  Sólo  los  aztecas

sintieron que era santo ir a la guerra con el fin de practicar enormes cantidades de sacrificios

humanos. Aunque todos los demás estados arcaicos, y no tan arcaicos, practicaban carnicerías

y atrocidades masivas, ninguno de ellos lo hizo con el pretexto de que los príncipes celestiales

tenían el deseo incontrolable de beber sangre humana. (Como veremos más adelante, no es

fortuito que los dioses de muchos estados del Viejo Mundo bebieran aguamiel o ambrosía,

comieran rocío y no expresaran ninguna preocupación acerca de dónde surgiría la próxima

comida.)  Los  aztecas  estaban  tan  decididos  a  capturar  prisioneros  para  sacrificarlos  que

frecuentemente  se  abstenían  de  aprovechar  una  ventaja  militar  por  temor  a  matar  a

demasiados contrincantes antes de que pudieran acordarse los términos de la rendición. Esta

táctica les costó cara en los combates con las tropas de Cortés, que desde el punto de vista de

los aztecas parecían irracionalmente decididas a matar a todos los que aparecían ante su vista.

Sherburne Cook fue el primer antropólogo moderno que rechazó un enfoque sentimental

del  enigma  del  sacrificio  azteca:  «Por  muy  potente  que  sea,  ningún  impulso  puramente

religioso puede mantenerse con éxito durante un período considerable de tiempo en oposición

a  una  resistencia  económica  fundamental.»  Cook  sostuvo  que  la  guerra  y  los  sacrificios

aztecas formaban parte de un sistema para regular el crecimiento demográfico.

Asimismo,  Cook calculó  que  el  efecto  combinado  de  las  muertes  por  combate  y  los

sacrificios producían un aumento anual del 25 por ciento en la tasa de mortalidad. Puesto que

«la población alcanzaba la máxima concordante con los medios de subsistencia... el efecto de

la  guerra  y  los  sacrificios  habrían  sido  muy eficaces  para  controlar  cualquier  incremento

demográfico indebido». Esta teoría supuso un adelanto con respecto a sus predecesoras pero,

evidentemente,  tiene  defectos  en  su  núcleo.  Los  aztecas  no  podrían  haber  controlado  la

población del Valle de México mediante la guerra y los sacrificios humanos. Puesto que casi

todos los muertos por combate y las víctimas sacrificadas eran hombres, el 25 por ciento de

aumento en las tasas de mortalidad sólo se refiere a hombres y podría equipararse fácilmente

105



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mediante un aumento del 25 por ciento de la tasa de natalidad. Si los aztecas hubiesen estado

sistemáticamente decididos a reducir la tasa de crecimiento demográfico, se habrían dedicado

a sacrificar doncellas en lugar de hombres adultos. Además, si la función de sus sacrificios

consistía  en  el  control  demográfico,  ¿por  qué  los  aztecas  no  mataron  a  sus  enemigos,

simplemente,  durante  las  batallas,  como  siempre  han  considerado  conveniente  hacer  los

ejércitos imperiales de otras partes del mundo? La explicación de Cook no logra desentrañar

la  particularidad  de  la  práctica  mesoamericana:  explicar  por  qué  la  matanza  tenía  que

realizarse en la cumbre de una pirámide en lugar del campo de batalla.

Las  descripciones  convencionales  del  ritual  del  sacrificio  azteca  concluyen  cuando el

cadáver  de la  víctima cae por  la  pirámide.  Cegado por la  imagen de un corazón todavía

palpitante,  mantenido  en  alto  entre  las  manos  del  sacerdote,  uno se olvida  fácilmente  de

preguntar qué ocurría con el  cadáver cuando se detenía al final de los escalones. Michael

Harner, de la New School, ha analizado esta cuestión con más inteligencia y denuedo que el

resto de los especialistas. A lo largo de este capítulo me remitiré con frecuencia a sus trabajos.

Sólo Harner merece el honor de haber resuelto el enigma del sacrificio azteca.

Como afirma Harner, en realidad no existe ningún misterio con respecto a lo que ocurría

con  los  cadáveres,  ya  que  todos  los  relatos  de  los  testigos  oculares  coinciden  en  líneas

generales. Todo aquel que sepa de qué modo los tupinamba, los hurones y otras sociedades

aldeanas se libraban de sus víctimas de sacrificios, deberían ser capaces de arribar a la misma

conclusión: las víctimas eran comidas. La descripción de fray Bernardino de Sahagún deja

pocas dudas:

Después  de  haberles  arrancado  el  corazón  y  vertido  la  sangre  en  un

recipiente de calabaza, que el amo del hombre asesinado recibía, se comenzaba

a  hacer  rodar  el  cuerpo  por  los  escalones  de  la  pirámide.  Terminaba  por

detenerse en una pequeña plaza situada debajo. Allí algunos ancianos, a los que

llamaban  Quaquacuiltin,  se  apoderaban de él  y  lo  llevaban  hasta  el  templo

tribal, donde lo desmembraban y lo dividían a fin de comerlo.

Fray Bernardino de Sahagún destaca reiteradamente las mismas cuestiones:

Después  de  asesinarlos  y  de  arrancarles  el  corazón,  los  apartaban

suavemente y los hacían rodar escalones abajo. Cuando llegaban al fondo, les

cortaban  la  cabeza,  insertaban  una  vara  a  través  de  ella  y  trasladaban  los

cadáveres hasta las casas que llamaban calpulli,  donde los dividían a fin de

comerlos.

106



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

...y extraían sus corazones y cortaban sus cabezas. Más tarde dividían todo

el cuerpo entre ellos y lo comían...

Diego Durán nos ofrece una descripción parecida:

Tan pronto como el corazón había sido arrancado era ofrecido al sol y se

arrojaba sangre hacia la deidad solar. Imitaban el descenso del sol por el oeste

y arrojaban el cuerpo por los escalones de la pirámide. Después del sacrificio,

los  guerreros  celebraban  un  gran  festín  con  muchas  danzas,  ceremonias  y

canibalismo.

Estas  descripciones  aclaran  diversas  cuestiones  con  respecto  al  complejo  azteca  de

guerra-sacrificio-canibalismo.  Harner  afirma  que  cada  prisionero  tenía  un  propietario,

probablemente el oficial a cargo de los soldados que realizaban realmente la captura. Cuando

el prisionero era llevado de regreso a Tenochtitlán, lo albergaban en el recinto del propietario.

Sabemos muy poco acerca de cuánto tiempo permanecía allí  o de cómo lo trataban,  pero

podemos  imaginar  que lo  alimentaban  con «tortillas»  suficientes  para evitar  que perdiera

peso. Incluso parece probable que un comandante militar poderoso haya dispuesto de varias

docenas de prisioneros y los haya engordado preparándolos para días festivos especiales o

para  importantes  acontecimientos  familiares  como  nacimientos,  muertes  o  matrimonios.

Cuando el momento del sacrificio se acercaba, es posible que los prisioneros fueran torturados

para instrucción y entretenimiento de la familia y los vecinos del propietario. Sin duda alguna,

el  día del sacrificio el  propietario  y sus soldados llevaban al  prisionero hasta el pie de la

pirámide para presenciar los actos en compañía de otros dignatarios cuyos prisioneros eran

sacrificados  el  mismo  día.  Después  de  extraído  el  corazón,  el  cadáver  no  era  arrojado

escalones  abajo,  sino  empujado  por  asistentes,  ya  que  los  escalones  no  eran  lo  bastante

escarpados para que el cuerpo cayera desde arriba hasta el fondo sin atascarse. Los ancianos, a

los  que  de  Sahagún se  refiere  como  Quaquacuiltin,  reclamaban  el  cadáver  y  lo  llevaban

nuevamente  al  recinto del  propietario  donde lo  cortaban y preparaban los  miembros para

cocinarlos;  la  receta  favorita  era  un  estofado condimentado  con pimientos  y  tomates.  De

Sahagún afirma que ponían flores aromáticas en la carne. También sostiene que los sacerdotes

recogían la sangre en una vasija de calabaza y se la entregaban al propietario. Sabemos que el

corazón era colocado en un brasero y quemado junto con incienso copal, aunque no está claro

si se convertía o no en cenizas. También existen algunas dudas con respecto al destino del

tronco con los órganos y la cabeza con los sesos. Finalmente, el cráneo terminaba exhibido en

uno de los estantes descritos por Andrés Tapia y Bernal Díaz. Pero como la mayoría de los

107



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

caníbales saborean los sesos, podemos suponer que eran extraídos —tal vez por los sacerdotes

o los espectadores— antes de que los cráneos terminaran expuestos. Aunque según Díaz el

tronco era arrojado a los mamíferos, a las aves y a las serpientes carnívoras del zoológico real,

sospecho que los guardianes  del  zoo —Tapia afirma que eran muy numerosos— extraían

primero casi toda la carne.

He seguido el destino del cadáver de la víctima con el fin de demostrar que el canibalismo

azteca  no era una  degustación  superficial  de las  golosinas  ceremoniales.  Todas  las  partes

comestibles se utilizaban de un modo claramente comparable con el consumo de los animales

domesticados.  Es legítimo describir  a los sacerdotes  aztecas como asesinos rituales en un

sistema patrocinado por el estado y destinado a la producción y redistribución de cantidades

considerables de proteínas animales en forma de carne humana. Desde luego, los sacerdotes

tenían otros deberes, pero ninguno con más sentido práctico que su carnicería.

Las  condiciones  que  permitieron  la  aparición  del  reino  caníbal  azteca  merecen  un

cuidadoso  estudio.  En  otros  sitios,  el  surgimiento  de  estados  e  imperios  contribuyó  a  la

desaparición de las pautas anteriores de sacrificio humano y canibalismo. A diferencia de los

dioses aztecas, los máximos dioses del Viejo Mundo declaraban tabú el consumo de carne

humana. ¿Por qué sólo en Mesoamérica los dioses alentaron el canibalismo? Como propone

Harner,  creo  que  debemos  buscar  la  respuesta  tanto  en  los  agotamientos  específicos  del

ecosistema  mesoamericano  bajo  el  impacto  de  siglos  de  intensificación  y  de  crecimiento

demográfico,  como  en  los  costos  y  beneficios  de  utilizar  carne  humana  como  fuente  de

proteínas animales a falta de opciones más baratas.

Como ya  he  dicho,  al  final  del  período  glacial  Mesoamérica  quedó en  un  estado  de

agotamiento mayor  que cualquier  otra región en lo que se refiere a recursos animales.  El

crecimiento constante de la población y la intensificación de la producción, bajo la influencia

coactiva  de  la  administración  de  los  imperios  clásicos  de  las  tierras  altas,  eliminaron

virtualmente  la  carne  animal  de la  dieta  de las  personas comunes.  Naturalmente,  la  clase

dirigente  y  sus  acólitos  siguieron  disfrutando  de  exquisiteces  como  perros,  pavos,  patos,

ciervos,  conejos  y  pescados.  Pero,  como  afirma  Harner,  los  plebeyos  —a  pesar  de  la

expansión de las chinampas— con frecuencia se vieron obligados a comer las algas extraídas

de  la  superficie  del  lago Texcoco.  Aunque el  maíz  y las  judías  en cantidades  suficientes

podían suministrar todos los aminoácidos esenciales, las reiteradas crisis de producción a lo

largo  del  siglo  XV  determinaron  que  las  raciones  proteínicas  quedaran  reducidas  con

frecuencia  a  niveles  que habrían justificado biológicamente un poderoso anhelo de carne.

Además, siempre había escasez de todo tipo de grasas.

108



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

¿Es  posible  que  la  redistribución  de  la  carne  de  las  víctimas  de  los  sacrificios  haya

mejorado significativamente el contenido de proteínas y de grasas de la dieta de la nación

azteca? Si la población del Valle de México era de dos millones y la cantidad de prisioneros

disponibles para la redistribución por año sólo ascendía a quince mil, la respuesta es negativa.

Pero la cuestión está mal planteada. La pregunta no debería plantear hasta qué punto estas

redistribuciones caníbales contribuían a la salud y la energía del ciudadano medio, sino hasta

qué punto los costos y beneficios del control político experimentaron un cambio favorable a

consecuencia  de  utilizar  carne  humana  para  recompensar  a  grupos  selectos  en  períodos

cruciales. Si un dedo de la mano o del pie era todo lo que uno podía esperar, probablemente el

sistema no habría funcionado. Pero si la carne era suministrada a la nobleza, los militares y

sus acólitos en paquetes concentrados, y si la provisión era sincronizada para compensar los

déficit del ciclo agrícola, quizá la coyuntura habría sido suficiente para que Moctezuma y la

clase gobernante evitaran la caída política. Si este análisis es correcto, debemos considerar sus

implicaciones inversas, es decir, que la disponibilidad de especies animales domesticadas jugó

un papel importante en la prohibición del canibalismo y en el desarrollo de religiones de amor

y  misericordia  en  los  estados  e  imperios  del  Viejo  Mundo.  Incluso  es  posible  que  el

cristianismo fuera más el don del cordero en el pesebre que el del niño que nació en él.

109



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

10

EL CORDERO DE LA MISERICORDIA

Espero no haber dado la impresión de que el sacrificio y la ingestión de prisioneros de

guerra era una especialidad peculiar de los indoamericanos. Hace incluso cincuenta o cien

años, el sacrificio de prisioneros de guerra a pequeña escala y la redistribución de su carne

eran prácticas comunes en cientos de sociedades preestatales diseminadas en África al sur del

Sahara, en el sudeste asiático, Malasia, Indonesia y Oceanía. No obstante, tengo motivos para

creer  que  la  ingestión  de  carne  humana  nunca  fue  un  aspecto  importante  de  los  festines

redistributivos de las culturas inmediatamente predecesoras del surgimiento de los estados en

Mesoamérica, Egipto, la India, China o Europa.

En todas estas regiones los seres humanos eran ritualmente sacrificados, pero rara vez

comidos. Fuentes romanas autorizadas —César, Tácito y Plutarco— afirman que el sacrificio

de prisioneros de guerra era algo común entre las llamadas naciones «bárbaras» de los límites

del  mundo  greco-romano.  Los  griegos  y  los  romanos  de  la  antigüedad  clásica  tardía

consideraban  inmoral  todo  tipo  de  sacrificio  humano  y  les  perturbaba  que  los  soldados

honestos  fueron  privados  de  sus  vidas  en  beneficio  de  los  cultos  de  pueblos  tan

«incivilizados» como los bretones, los galos, los celtas y los teutones. Sin embargo, en tiempo

de Homero los griegos no habían sido contrarios a matar una pequeña cantidad de prisioneros

para influir a los dioses. Por ejemplo, durante la batalla de Troya, el héroe, Aquiles, colocó en

la pira funeraria de su compañero de armas, Patroclo, a doce troyanos capturados. Incluso en

época tan tardía como la de la gran batalla naval de Salamina, sostenida en el 480 antes de

nuestra era entre griegos y persas, Temístocles, el comandante en jefe de los griegos, ordenó

el sacrificio de tres cautivos persas a fin de asegurarse la victoria. En otro tiempo, también los

romanos habían practicado sacrificios humanos. Alrededor del 226 antes de nuestra era, dos

galos  y  dos  griegos fueron quemados  vivos  con el  fin  de  impedir  que  se cumpliera  una

profecía según la cual galos y griegos ocuparían poco después la ciudad de Roma. En el 216 y

en el 104 antes de nuestra era tuvieron lugar incidentes semejantes.

Los aguerridos soldados romanos se acobardaron durante los primeros encuentros con los

celtas,  que  se  lanzaban  a  la  batalla  murmurando  cantos  extraños  y  corriendo  totalmente

desnudos  por  la  nieve  contra  las  filas  romanas.  La  existencia  de  un  «culto  de  la  cabeza

cortada» celta a través de toda la Europa prerromana de la Edad de Hierro, demuestra que los

110



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

negros  y los  indios  no son los  únicos  americanos contemporáneos  que descienden de los

cazadores de cabezas. Los guerreros celtas acomodaban las cabezas recién cortadas de sus

enemigos en los carros y las llevaban consigo de regreso para colgarlas de las vigas de sus

casas. En el sur de Francia, los celtas exponían cráneos en nichos tallados en monolitos de

piedra. Los cráneos adornaban las fortalezas celtas de las colinas y las entradas de sus aldeas y

poblaciones.  No  sabemos  si  algunos  de  estos  cráneos  se  obtenían  mediante  víctimas  de

sacrificios. Lo que sí sabemos es que el sacrificio humano era una parte importante del ritual

celta y que se cumplía bajo la supervisión de una casta sacerdotal conocida con el nombre de

druidas. Los celtas preferían quemar a las personas y con este fin tejían cestas de mimbre, de

tamaño adecuado, alrededor del prisionero y después les prendían fuego. En otras ocasiones,

las víctimas eran desentrañadas o acuchilladas por la espalda para que los druidas pudieran

predecir el futuro según el estado de las entrañas humeantes o la posición de los miembros

cuando las contorsiones cesaban.

Herodoto informa que otra famosa nación bárbara cazadora de cabezas —los escitas, que

vivían en el Danubio inferior y en las orillas del Mar Negro— sacrificaba regularmente uno

de  cada  cien  prisioneros  capturados  en  el  campo  de  batalla.  Según  Ignace  Gelb,  de  la

Universidad de Chicago, en la Mesopotamia más primitiva los prisioneros eran sacrificados

en templos. Una inscripción de Lagash, escrita aproximadamente en el 2500 antes de nuestra

era,  se  refiere  a  la  acumulación  de  miles  de  cadáveres  enemigos  en  grandes  pilas.  Gelb

también afirma que «los prisioneros de guerra eran frecuentemente sacrificados» en la China

primitiva.

Como demuestra  la  historia  bíblica  de Abraham y de su hijo Isaac,  evidentemente  la

posibilidad del sacrificio humano estaba en las mentes de los antiguos israelitas. Abraham

cree oír que Dios le pide que mate a su hijo, que sólo se salva a último momento mediante la

intervención de un ángel  amistoso.  Cuando Hiel  de Bethel  reconstruyó  Jericó,  «puso sus

cimientos a costa de su primogénito Abiram y levantó sus puertas a costas de su hijo menor

Segub, de acuerdo con la palabra del Señor».

Las  escrituras  brahmánicas  primitivas  también  muestran  un interés  persistente  por los

sacrificios  humanos.  La diosa de  la  muerte,  Kali,  tiene  un parecido  sorprendente  con las

sanguinarias deidades aztecas. El Kalika Purana —el Libro Sagrado de Kali— la describe

como una figura horrible enguirnaldada con un collar de cráneos humanos, embadurnada de

sangre  humana  y  sosteniendo  un cráneo  en  una  mano  y  una  espada  en  la  otra.  El  libro

contiene instrucciones minuciosas acerca del modo en que deben ser sacrificadas las víctimas

humanas.

111



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Después de acomodar a la víctima delante de la diosa, el adorador deberá

reverenciarla mediante una ofrenda de flores, de pasta de sándalo y de corteza,

repitiendo  frecuentemente  el  mantra  adecuado  para  el  sacrificio.  Después,

mirando al norte y colocando a la víctima para que mire al este, él deberá mirar

hacia atrás y repetirá este mantra: «Oh, hombre, gracias a mi buena suerte tú

has aparecido como víctima; en consecuencia, te saludo... Hoy te mataré y la

matanza como sacrificio no es asesinato». Así, mientras se medita sobre esa

víctima de forma humana, una flor habrá de ser arrojada a la coronilla de su

cabeza pronunciando el siguiente mantra:  «Om, Aim, Hriuh, Sriuh». Luego,

mientras uno piensa sus deseos y se refiere a la diosa, la víctima deberá ser

rociada con agua. Después de lo cual, la espada deberá ser consagrada con el

siguiente mantra: «Oh, espada, tú eres la lengua de Chandika...» La espada, que

ha sido consagrada  de  este  modo,  deberá  ser  elevada  mientras  se  repite  el

mantra: «Am hum phat», y con ella hay que matar a la excelente víctima.

Quizá la forma más persistente de sacrificio humano que se encuentra entre los estados e

imperios primitivos del Viejo Mundo fuera la matanza de esposas, criados y guardaespaldas,

durante los funerales de reyes y emperadores. Los escitas, por ejemplo, mataban a todos los

cocineros,  los  mozos  de  caballos  y  los  mayordomos  reales  del  viejo  monarca.  También

mataban a los mejores caballos del rey, así como a jóvenes que cabalgarían en ellos en la vida

futura. En los primitivos sepulcros egipcios de Abidos y en los sepulcros reales sumerios de

Ur, se han hallado vestigios de sacrificios de servidores. Los sacrificios de servidores reales

cumplían una doble función. Un rey necesitaba llevarse su corte después de la muerte con el

fin  de disfrutar del  estilo  al  que se había acostumbrado en vida.  Pero en un sentido más

realista,  el  asesinato  obligatorio  de  las  esposas,  los  criados  y  los  guardaespaldas  de  un

soberano le aseguraban que sus asociados más próximos valorarían su vida tanto como la

propia y, por ende, no conspirarían contra su gobierno ni aceptarían la menor amenaza a su

seguridad. Es probable que los chinos, durante la última parte del segundo milenio anterior a

nuestra era practicaran los sacrificios de servidores reales más numerosos del mundo. Miles

de personas eran condenadas a muerte en cada funeral real. Esta práctica, junto al sacrificio de

prisioneros de guerra, fue prohibida por los Tcheu (1023-257 antes de nuestra era). Durante la

dinastía Ts'in, las efigies de cerámica sustituyeron a personas y animales auténticos. En el 210

antes de nuestra era, a la muerte de Ts'in Che-Huang-Ti —el primer gobernante de una China

unificada  —,  6.000  estatuas  realistas  de  cerámica  de  tamaño  natural,  que  representaban

112



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

soldados y caballos, fueron enterradas en una sala subterránea tan grande como un campo de

fútbol, cerca del sepulcro del emperador.

Lo  que  destaca  en  esta  visión  rápida  del  sacrificio  humano  y  ritual  en  las  regiones

nucleares de la formación estatal del Viejo Mundo es la falta de una relación estrecha entre

sacrificio humano e ingestión de carne humana. En ninguna parte aparecen vestigios de un

sistema en el cual la redistribución de carne humana constituyera una de las preocupaciones

principales del estado o de sus ramas eclesiástica y militar. Pausanias de Lidia afirma que los

galos, bajo el mando de Combutis y Orestorios, mataron a toda la población masculina de

Callieas,  bebieron su sangre y comieron su carne.  Posteriormente se hicieron acusaciones

semejantes contra los tártaros y los mongoles, pero estos informes parecen más relatos de las

atrocidades de guerra que descripciones etnográficas de cultos caníbales de tipo azteca. Los

informes de canibalismo en Egipto, la India y China están relacionados con la preparación de

platos exóticos para los paladares hastiados de la clase alta, o con las hambres, cuando los

pobres se comían entre sí para que algunos se mantuviesen con vida. En la Europa posromana

el canibalismo era tenido por un delito tan grande que sólo las brujas, los seres humanos

transformados en lobos, los vampiros y los judíos eran considerados capaces de practicarlo.

De Europa a China, no era carne humana sino animal la que se llevaba a los altares, se

sacrificaba ritualmente, se desmembraba, se redistribuía y se consumía en festines comunales.

Por ejemplo, la saga nórdiga de Hakon el Bueno contiene una descripción clara del papel

jugado por el sacrificio animal en las redistribuciones realizadas por los monarcas y príncipes

celtas y teutones.

Era una vieja costumbre que cuando estaba por celebrarse un sacrificio

todos  fueran  al  sitio  donde  se  alzaba  el  templo  y  llevaran  todo  lo  que

necesitarían mientras durara la fiesta del sacrificio. Todos los hombres llevaban

cerveza para esta fiesta. Todo tipo de ganado vacuno, así como caballar, era

sacrificado... y la carne preparada en una comida sabrosa para los presentes. La

fogata se encontraba en el centro del suelo del templo y sobre ella colgaban las

ollas. Las copas llenas eran pasadas a través del fuego y aquél que ofrecía el

festín y era jefe bendecía todas las copas llenas y la carne del sacrificio.

La generosidad y la comunión son los temas dominantes de estos ritos, según aparecen en

una balada del siglo XIX sobre Sigurd (conocido como Sigfrido), al que las sagas retratan

como a un «hombre pródigo»:

113



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

No tienen necesidad de copa ni fuente

los invitados que buscan al generoso

—Sigurd el Generoso, que puede rastrear

su linaje desde la raza gigante...

ama a los dioses—, su mano pródiga

reparte las ganancias de su espada sobre la tierra.

Gracias a Tácito sabemos que «es costumbre que cada miembro de la tribu dé al jefe

regalos que pueden ser de ganado vacuno o de una parte de sus cosechas», y que el ganado

«es, en realidad, lo más apreciado, sin duda alguna la única riqueza del pueblo». Como afirma

Stuart  Piggott,  el  antiguo relato  irlandés  «The Cattle  Raid of  Cooley»  comienza  con una

escena en la que Alill, jefe de Cruachan, y Medb, su esposa, se jactan de su riqueza, empiezan

por los calderos  de hierro,  ascienden a través  de los adornos de oro,  las vestimentas,  los

rebaños de ovejas, los caballos y las piaras, hasta que finalmente llegan al epítome: su ganado

vacuno. Entre los antiguos irlandeses —así como entre los germanos, los griegos homéricos y

los latinos más antiguos—, el ganado vacuno era la medida más importante de riquezas y,

consecuentemente,  por  inferencia,  el  punto  más  importante  de  los  festines  redistributivos

sobre los que se asentaba la organización de estas jefaturas y de los estados incipientes.

Los  griegos  y  los  romanos  clásicos  también  eran  grandes  sacrificadores  de  animales

durante las fiestas religiosas y algunos templos se especializaban en animales que estaban

relacionados con sus deidades. Por ejemplo, las cabras se consideraban regalos apropiados

para Baco, el dios del vino, probablemente porque constituían una amenaza para las vides.

Algunas ciudades griegas trataban a sus toros del mismo modo que, entre los aztecas, eran

tratados los personificadores de los dioses: los enguirnaldaban y los celebraban durante el año

anterior a su ejecución.

Como  todo  lector  del  Viejo  Testamento  sabe,  el  sacrificio  animal  constituía  una

preocupación  primordial  de  los  antiguos  israelitas.  El  Levítico  proporciona  indicaciones

minuciosas acerca de dónde, cuándo y cómo han de ser ofrecidos los animales. El libro de Los

Números afirma que, durante la dedicación del primer tabernáculo, 36 bueyes, 144 carneros y

corderos y 72 machos cabríos y cabritos eran sacrificados en un período de 12 días. A medida

que los israelitas avanzaban de la jefatura pastoral a la categoría de estado, la escala de las

redistribuciones aumentaba. Durante la dedicación del templo de Salomón en Jerusalén, se

mataron 22.000 bueyes y 120.000 carneros. El más importante de los sacrificios israelitas era

el del cordero durante la fiesta de Pascua. Mientras permanecían como esclavos en Egipto, los

israelitas  sacrificaban un cordero,  untaban con su sangre los dinteles  y las  jambas  de las

114



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

puertas de sus casas, después lo cocinaban y lo comían con hierbas amargas y pan ázimo. Esa

noche el Señor mataba a todos los primogénitos de las casas sin marcas y convencía al faraón

de que había llegado el momento de que los israelitas abandonaran Egipto.

Los levitas, que configuraban una casta sacerdotal semejante a la de los druidas, tenían el

monopolio de la matanza de animales destinados a la alimentación. La carne tenía que pasar

por  sus  manos...  literalmente,  puesto  que  supervisaban o ponían  realmente  en  práctica  la

matanza de los animales y la redistribución de la carne animal, devolviendo la mayor parte al

propietario  y  sus  invitados  mientras  retenían  bocados  selectos  para  ellos  mismos  y  para

Jehová.

En su importante obra Religion of the Semites, W. Robertson Smith ha demostrado hace

mucho tiempo que en el viejo Israel toda matanza de animales era un sacrificio: «El pueblo

nunca podía comer carne de vaca o de cordero, salvo como acto religioso.» Los antropólogos

que han estudiado a los pueblos pastores modernos del este de África han visto la misma

situación  desde  una perspectiva  ligeramente  distinta.  En general,  los  pastores  del  este  de

África no viven de la carne de sus rebaños, sino de la leche y la sangre. Como ocurre entre los

pakot estudiados por Harold Schneider, a los animales de rebaño sólo se les puede matar en

«ocasiones rituales y ceremoniales».  Sin embargo, la cantidad de animales sacrificados en

cada una de estas «ocasiones», y el número de ellas, están reguladas por la disponibilidad de

animales. Algo tan costoso como un buey es demasiado valioso para que no forme parte de

algún ceremonial. Los norteamericanos que cocinan filetes para los invitados de honor tienen

mucho en común con los pakot y con los pueblos amantes de la vaca del mundo antiguo. (A

propósito, la palabra «barbacoa» tiene una historia interesante. Proviene de la palabra carib

barbricot. Los carib —de ahí la palabra «caníbal»— utilizaban la barbricot, una parrilla hecha

con ramas verdes, para preparar sus festines caníbales.)

No  cabe  duda  de  que  en  un  momento  dado  los  israelitas  sacrificaban  animales

principalmente  para  comerlos  durante  los  festines  redistributivos  patrocinados  por  los

caciques y jefes «grandes proveedores». «La pródiga generosidad» era tan importante para los

israelitas antiguos como para los teutones:

En época tan temprana como la de Samuel, encontramos festines religiosos

de clanes o poblaciones... La ley del festín era la pródiga generosidad; ningún

sacrificio  era  total  sin  invitados;  las  porciones  eran  libremente  distribuidas

entre ricos y pobres, dentro del círculo de los conocidos.

En tiempo de Cristo, el monopolio de la matanza por parte de los levitas había adquirido

un valor monetario. Los fieles llevaban sus animales a los sacerdotes del templo, que cortaban

115



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cuellos a tanto por cabeza.  Los peregrinos de Pascua recorrían grandes distancias hasta el

templo de Jerusalén a fin de que mataran sus corderos. Los famosos mercaderes del templo

cuyas mesas Jesús hizo rodar por los suelos, aseguraban el pago en moneda del reino. El

rabinado judío renunció a la práctica de sacrificios animales en el 72 de nuestra era, después

de la caída de Jerusalén, pero no totalmente, pues incluso hoy los judíos ortodoxos insisten en

que los  animales  sean sacrificados  mediante  un corte  en el  cuello  bajo la  supervisión de

especialistas religiosos.

Dado que la crucifixión de Jesús tuvo tugar en relación con la celebración de la Pascua, su

muerte fue fácilmente asimilada a las imágenes y el simbolismo tanto del sacrificio animal

como humano. Juan Bautista se refirió al Mesías que venía llamándolo «Cordero del Señor».

Mientras tanto, los cristianos mantuvieron rasgos de las funciones redistributivas originales

del  sacrificio  animal  en el  rito  llamado «comunión».  Jesús partió  el  pan y sirvió el  vino

pascuales y los distribuyó entre los discípulos, «Este es mi cuerpo», dijo del pan. «Y esta es

mi  sangre»,  dijo  del  vino.  Durante  el  sacramento  católico  romano  de  la  eucaristía,  estas

actividades redistributivas se repiten como ritual. El sacerdote come el pan en forma de oblea

y bebe el vino mientras miembros de la congregación ordinariamente sólo comen la oblea.

Apropiadamente, esta oblea se denomina la «hostia», palabra que deriva del vocablo latino

hostis, que significa «sacrificio».

Protestantes y católicos han derramado mucha sangre y tinta con respecto a la cuestión de

si el vino y la oblea se «transustancian» realmente en la sustancia corpórea de la sangre y el

cuerpo  de  Cristo.  Pero,  hasta  ahora,  tanto  teólogos  como  historiadores  no  han  visto  el

verdadero sentido evolutivo de la «misa» cristiana. Al espiritualizar la ingestión del cordero

pascual y reducir su sustancia a una oblea nutritivamente sin valor, el cristianismo se liberó

hace mucho tiempo de la responsabilidad de ocuparse de que aquellos que asistían al festín no

volvieran  a  su  casa  con  el  estómago  vacío.  Transcurrió  algún  tiempo  antes  de  que  esto

ocurriera. Durante los dos primeros siglos del cristianismo, los comulgantes mancomunaban

sus recursos y celebraban realmente una comida comunal conocida como ágape o festín de

amor. Después de que el cristianismo se convirtiera en la religión oficial del Imperio Romano,

la Iglesia descubrió que se la utilizaba como comedor de beneficencia y en el Consejo de

Laodisea, celebrado en el 363 de nuestra era, se prohibió la celebración de festines de amor en

los  recintos  de  la  iglesia.  La  cuestión  que  realmente  merece  destacarse  es  que  el  valor

nutritivo de la comunión es virtualmente nulo, haya o no transustanciación. Los antropólogos

del siglo XIX vieron en la línea de desarrollo que conducía del sacrificio humano al sacrificio

animal y a la oblea y el vino de la eucaristía, una reivindicación de la doctrina del progreso

116



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

moral y la ilustración. Antes de felicitar  al cristianismo por su trascendencia del sacrificio

animal, debemos reparar en que las provisiones de proteínas también eran trascendidas por

una población en rápida expansión. En realidad, el significado del final del sacrificio animal

fue el final de los festines redistributivos eclesiásticos.

El cristianismo sólo fue una de las diversas religiones que optaron por la generosidad

después de la muerte cuando la generosidad en vida dejó de ser útil o necesaria. No creo que

quite  valor  a  los  actos  de  misericordia  y  benevolencia  cumplidos  en  nombre  de  estas

religiones, afirmar que para los gobernantes de la India, el Islam y Roma era muy conveniente

humillarse ante los dioses para los cuales el cielo era más importante que la tierra y una vida

anterior o futura más importante que ésta. A medida que los sistemas imperiales del Viejo

Mundo crecían más y más, consumían y agotaban los recursos a escala continental. Cuando el

globo se cubrió de decenas de millones de esclavos harapientos y sudorosos, los «grandes

proveedores» fueron incapaces de actuar con la «pródiga generosidad» de los jefes bárbaros

de antaño. Bajo la influencia del cristianismo, el budismo y el islamismo se convirtieron en

«grandes creyentes» y erigieron catedrales, mezquitas y templos en los que no se servía nada

de comer.

Pero retomemos a la época en la que todavía había animales suficientes para que la carne

pudiera formar parte, ocasionalmente, de la dieta de todos. Los persas, los brahmanes védicos,

los  chinos  y  los  japoneses  sacrificaron  ritualmente,  en  un  momento  u  otro,  animales

domésticos.  En  realidad,  resultaría  difícil  encontrar  una  sola  sociedad  de  una  franja  que

atraviesa Eurasia y África del norte en la que el sacrificio de animales domésticos no formara

parte de los cultos sustentados por el estado. Toda la gama de especies herbívoras y rumiantes

se  criaba  con  el  propósito  de  practicar  estos  sacrificios  redistributivos,  aunque  algunas

regiones  mostraban  preferencias  dictadas  por  consideraciones  ecológicas  especiales.  Por

ejemplo, África del norte y Arabia se destacaban por el sacrificio de camellos; los pastores del

centro de Asia sacrificaban caballos; los toros recibían una atención especial en toda la zona

mediterránea.  Mientras  tanto,  a  través  de la  misma y ancha franja  que se extiende  desde

España hasta Japón, el canibalismo, cuando se practicaba, generalmente se hacía a una escala

muy pequeña. Las religiones estatales de Eurasia prohibían la ingestión de carne humana y, a

pesar de que esta prohibición no bastaba para evitar estallidos esporádicos de canibalismo en

tiempos de hambre provocados por los sitios o por el fracaso de las cosechas, estos lapsos no

tenían nada que ver con el estado eclesiástico y generalmente eran desalentados, más que

promovidos, por las clases gobernantes.

117



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Casi todo lo que he dicho hasta ahora ha sido analizado anteriormente por otros autores.

Estoy seguro de que no soy el primero en descubrir la relación entre la escasez de ganado

doméstico en Mesoamérica y la peculiar intensidad del culto del sacrificio humano entre los

aztecas. Pero sólo cuando Michael Harner relacionó la escala del sacrificio humano entre los

aztecas con el agotamiento de los recursos proteínicos pudo formularse una teoría científica

de las trayectorias  divergentes  de las relaciones  estatales  primitivas  del  Viejo y el  Nuevo

Mundo. Otros habían afirmado anteriormente que fue la falta de animales «adecuados» para el

sacrificio lo que llevó a los mesoamericanos a iniciar su horrible carrera. Según se afirma, el

Viejo Mundo poseía una provisión de animales cuya conducta era «adecuada» para los ritos

de  sacrificio.  En  consecuencia,  no  era  necesario  utilizar  prisioneros  de  guerra  para  estos

propósitos  y  el  sacrificio  animal  reemplazó  al  sacrificio  humano.  Reay  Tannahill,  para

nombrar  a  una  partidaria  reciente  de  esta  opinión,  afirma  correctamente  que  el  caballo

americano nativo había desaparecido, que el caribú y el bisonte sólo se encontraban en el

norte, más allá de México, y que los demás animales de caza eran escasos. Con respecto al

motivo por el cual el perro y el pavo —«el único ganado doméstico»— no eran utilizados en

vez de personas, ella responde: «Eran demasiado despreciables para considerarlos dignos de

los dioses.»

Considero que este tipo de explicación es tan defectuosa como la que daban los mismos

aztecas  para comer a sus prisioneros de guerra.  Lo que la gente piensa o imagina que es

despreciable para los dioses no puede aceptarse como explicación de sus creencias y prácticas

religiosas. Hacerlo implica basar la explicación de toda la vida social fundamentalmente en lo

que  la  gente  piensa  o  imagina  arbitrariamente,  estrategia  condenada  a  anular  toda

investigación  inteligente  porque  siempre  se  reducirá  a  un  lema  inútil:  la  gente  piensa  o

imagina lo que piensa o imagina. ¿Por qué perros y pavos serían considerados inadecuados

para la majestad de los apetitos sobrenaturales? A los miembros de algunas culturas les resulta

fácil imaginar que los dioses se alimentan de ambrosía o de nada. Seguramente el pueblo que

fue capaz de imaginar cómo era el rostro de Tlaloc era capaz de imaginar que sus dioses eran

apasionadamente aficionados a los menudillos de pavo y los corazones de perro. Fueron los

aztecas, y no sus dioses, los que consideraron que no valía la pena arrancar los corazones

palpitantes de pavos y perros. Y el motivo por el cual opinaban así nada tenía que ver con la

dignidad inherente a perros, pavos o, si se prefiere, patos domésticos. Más bien estaba en

relación  con  los  costos  para  obtener  grandes  cantidades  de  carne  de  estas  especies.  El

problema con los perros como fuente de carne no consiste en que sean despreciables sino que

prosperan  más  cuando se  alimentan  de  carne.  Y el  problema con los  pavos y otras  aves

118



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

consiste  en  que  prosperan  más  cuando  se  alimentan  con  cereales.  En  ambos  casos,  es

enormemente más eficaz comer la carne o el cereal directamente que hacerlo pasar a través de

otro eslabón de la cadena alimentaria. Por otro lado, la gran ventaja de las especies domésticas

del Viejo Mundo reside en que son herbívoros y rumiantes y en que prosperan más cuando se

alimentan de hierbas, rastrojos, hojas y otros elementos vegetales que los seres humanos no

pueden  digerir.  Debido  a  las  extinciones  del  pleistoceno,  los  aztecas  carecían  de  estas

especies.  Y fue  esta  carencia,  sumada  a  los  costos  suplementarios  que  implica  utilizar

carnívoros y aves como fuentes de proteínas animales, la que inclinó la balanza a favor del

canibalismo. Desde luego, la carne obtenida de los prisioneros de guerra también es costosa,

resulta muy caro capturar hombres armados. Pero si una sociedad carece de otras fuentes de

proteínas animales, quizá los beneficios del canibalismo superen estos costos. Por otro lado, si

una sociedad ya cuenta con caballos, carneros, cabras, camellos, bueyes y cerdos para comer,

los costos del canibalismo pueden superar sus beneficios.

Sin duda alguna, mi relato sería más estimulante si pudiera dejar de lado este enfoque de

la relación entre costos y beneficios del canibalismo y retornar a la vieja teoría del progreso

moral. La mayoría de nosotros preferiríamos creer que los aztecas siguieron siendo caníbales

simplemente porque su moral estaba fijada a los impulsos primitivos en tanto los estados del

Viejo Mundo convirtieron en tabú la carne humana porque su moral se había elevado según el

gran movimiento continuo y ascendente de la civilización. Pero sospecho que esta preferencia

surge  de  errores  provincianos,  si  no  hipócritas.  Ni  la  prohibición  del  canibalismo  ni  la

declinación de la práctica de sacrificios  humanos en el  Viejo Mundo ejercieron la  menor

influencia en la tasa según la cual los estados e imperios del Viejo Mundo mataban a los

ciudadanos  de  sus  rivales.  Como  todos  saben,  la  escala  de  la  guerra  ha  aumentado

constantemente desde los tiempos prehistóricos hasta el presente y el mayor número de bajas

debidas a los conflictos armados ha sido producido precisamente por esos estados en los que

el cristianismo era la religión principal.  Los montones  de cadáveres que se pudrían en el

campo de batalla no están menos muertos que los cadáveres desmembrados para un festín.

Actualmente, al borde de la tercera guerra mundial, apenas estamos en una posición desde la

cual  podamos  despreciar  a  los  aztecas.  En  nuestra  era  nuclear,  el  mundo  sólo  sobrevive

porque cada bando está convencido de que los niveles morales del otro son lo bastante bajos

para sancionar la aniquilación de cientos de millones de personas en venganza ante un primer

golpe. Gracias a la radiactividad, los supervivientes ni siquiera podrán enterrar a los muertos,

para no hablar de comérselos.

119



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Distingo dos modos de sumar los costos y beneficios del canibalismo en las primeras

fases de la formación estatal.

En primer lugar, aparece el empleo de soldados enemigos como productores de alimentos

en  lugar  de  usarlos  como  alimento.  En  su  análisis  de  la  evolución  del  estado  en  la

Mesopotamia, Ignace Gelb afirma que al principio se mataba a los hombres en el campo de

batalla  o  en  los  ritos  de  sacrificio,  en  tanto  sólo  las  mujeres  y  los  niños  cautivos  eran

asimilados  a  la  fuerza  de  trabajo.  Esto  demuestra  que  era  «relativamente  fácil  ejercer  el

control sobre las mujeres y los niños extranjeros» y que «el aparato estatal todavía no era lo

bastante fuerte para controlar las masas de cautivos varones rebeldes». Pero a medida que el

poder  del  aparato  estatal  aumentaba,  los  prisioneros  de  guerra  del  sexo  masculino  eran

«señalados o marcados con hierro, atados con cuerdas o mantenidos en cepos de cuello» y,

más tarde, «liberados y restablecidos o utilizados para propósitos especializados de la corona

como guardia personal del rey, como mercenarios o como fuerza móvil».

El  cambio  de  status  de  los  prisioneros  de  guerra  representa  el  factor

principal en la creación de la segunda fuente en importancia (después de las

clases  nativas  empobrecidas)  de  la  mano  de  obra  productiva  de  la

Mesopotamia.

Gelb pone de relieve el hecho de que en Mesopotamia, la India y China, los prisioneros

de  guerra  no  eran  utilizados  como  esclavos,  sino  deportados  de  sus  tierras  natales  y

establecidos  como  campesinos  más  o  menos  libres  a  lo  largo  y  lo  ancho  del  reino.

Evidentemente, para estos sistemas estatales primitivos del Viejo Mundo, era ventajoso en el

sentido de la relación entre costos y beneficios utilizar sus animales domésticos como fuente

de  leche  y  carne  y  a  sus  cautivos  como  trabajadores  agrícolas  y  carne  de  cañón.  Esta

adaptación se basaba en el hecho de que la presencia de animales domésticos permitía ampliar

e intensificar la base productiva y reproductora de los antiguos estados e imperios del Viejo

Mundo,  mucho  más  allá  del  nivel  al  cual  podían  llegar  los  aztecas  sin  sufrir  graves

reducciones de su nivel de vida (aunque las consecuencias de los pecados de la intensificación

también les alcanzarían poco después). 

La  segunda dimensión  que  ha  de  considerarse  al  evaluar  los  costos  y  beneficios  del

canibalismo es más política que económica, aunque al final también se reduce a la cuestión de

mantener  los  niveles  de  vida  frente  al  crecimiento  demográfico,  la  intensificación  y  el

agotamiento del medio ambiente.  Como ya  he dicho, los estados surgieron a partir de las

sociedades  grupales  y  aldeanas  a  través  de  la  ampliación  y  estratificación  del  liderazgo

responsable de las redistribuciones económicas y de la dirección de la guerra externa. Los

120



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

primeros reyes, como Sigurd el Generoso, cultivaban la imagen de «gran proveedor» que los

«grandes hombres» siempre han utilizado en todas partes para justificar su preeminencia: «Su

mano pródiga reparte las ganancias de su espada sobre la tierra». Sin embargo, la generosidad

continua frente al  rápido crecimiento demográfico y los agotamientos del medio ambiente

exigía una expansión constante hacia nuevos territorios y la asimilación progresiva de masas

adicionales  de  productores  campesinos.  La  ingestión  de  prisioneros  de  guerra  no  sólo

representa  un  gran  desperdicio  de  mano  de  obra  bajo  las  condiciones  ecológicas

características de los estados primitivos del Viejo Mundo, sino que era la peor estrategia para

cualquier estado que tuviera ambiciones imperiales. La construcción de un imperio no se ve

facilitada por la promesa de que aquéllos que se sometan al «gran proveedor» serán comidos.

Más bien, el principio fundamental que guía toda expansión imperial con éxito afirma que

aquéllos que se someten al «gran proveedor» no serán comidos —literal o figuradamente—,

sino que, en realidad, sus vidas serán preservadas y su dieta mejorada. Canibalismo e imperio

no se mezclan. A lo largo de la historia, las personas han sido reiteradamente engañadas a fin

de que creyeran que las enormes desigualdades son necesarias para su propio bienestar. Pero

algo que ningún «gran proveedor» ha logrado jamás es convencer a las personas de que existe

algún tipo de igualdad en la relación entre comer y ser comido. En síntesis, elegir un reino

caníbal  equivale  a  elegir  la  guerra  perpetua  con  los  vecinos  y  un  territorio  plagado  de

rebeliones  en  el  cual  las  personas  son  tratadas,  literalmente,  como  útiles  tan  sólo  para

convertirlas en carne de estofado. Esta elección sólo tenía sentido para un estado que —como

el de los aztecas— ya había agotado hasta tal  extremo su medio ambiente que la fase de

política imperial no podía ser alcanzada.

También debo agregar que existía un equivalente interno de la política de misericordia

hacia  los  prisioneros  de  guerra.  El  crecimiento  del  imperio  promovía  la  imagen  de  los

gobernantes  como figuras  divinas  que  protegen a  los  humildes  de la  superexplotación  en

manos de otros miembros de la clase gobernante. Los gobiernos imperiales debían trazar una

delgada línea entre un exceso y una debilidad impositivas. Si el poder de los funcionarios

locales  para  imponer  contribuciones  al  campesinado  no era  frenado por  el  emperador,  el

pueblo  se  mostraba  turbulento,  el  costo  de  mantenimiento  de  la  ley  y  el  orden  subía

vertiginosamente  y  se  arriesgaba  la  supervivencia  del  imperio.  El  resultado  natural  de  la

imagen del «gran proveedor» extendida sobre un lienzo de dimensiones continentales era la

del gran dispensador de justicia y misericordia y protector divino de los humildes. Aquí reside

el origen de las religiones universalistas de amor y misericordia del Viejo Mundo. En el más

antiguo código jurídico que se conoce,  escrito 1.700 años antes del nacimiento de Cristo,

121



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Hammurabi hizo de la protección de los débiles ante los fuertes un principio fundamental del

gobierno imperial de Babilonia. Hammurabi se representaba a sí mismo como el más grande

de  los  «grandes  proveedores»:  «Pastor»,  «dador  de  riquezas  abundantes»,  «creador  de

riquezas rebosantes», «proveedor de aguas abundantes para su pueblo», «dador de copiosa

abundancia... que aumenta los cultivos», «...que acumula los graneros llenos de granos», «...

generoso proveedor de sagrados festines», «... dador de las aguas de la abundancia», «... que

ha puesto firmemente  loa cimientos  de las moradas  y las  provee de abundancia de cosas

buenas». Después se declaró divino: «El dios-sol de Babilonia, que hace que la luz se eleve

sobre la tierra». Y, finalmente, gran protector: «Destructor de los malos y los perversos para

que los fuertes no puedan oprimir a los débiles».

El mismo cálculo imperial  reside en el  corazón de la religión política conocida como

confucionismo. Los reyes chinos primitivos mantenían en la corte una especie de «grupo de

consejeros  expertos»  a  los  cuales  pedían  consejo  sobre  el  modo  de  permanecer  ricos  y

poderosos sin que los derrocaran. Los más famosos de estos consejeros fueron Confucio y

Mencio,  que nunca se cansaron de explicar  a sus majestades  reales que la receta  para un

reinado  largo  y  próspero  consistía  en  ocuparse  de  que  el  bajo  pueblo  estuviera  bien

alimentado y no demasiado cargado con impuestos. De los dos, Mencio fue el más audaz;

llegó  al  extremo  de  afirmar  que  el  soberano  era  relativamente  poco  importante.  Sólo  el

emperador que era benévolo con su pueblo podía abrigar la esperanza de durar:

El pueblo es el elemento más importante de una nación, los espíritus de la

tierra  y  el  grano  aparecen  después;  el  soberano  es  el  más  débil.  En

consecuencia,  ganar  al  campesinado  es  tornarse  soberano.  En verdad,  si  su

majestad dispensa un gobierno benévolo para el pueblo, es limitado en el uso

de castigos y multas y hace que impuestos y tributos sean ligeros, logrando así

que los campos sean arados en profundidad y las malas hierbas que contienen

cuidadosamente eliminadas... entonces tendrá un pueblo que podrá emplearse

con palos que ellos han preparado oponerse a las fuertes mallas y las fuertes

armas de las tropas de Ts'in y de Tch'u... Los gobernantes de esos dos estados

roban el tiempo a su pueblo, de modo que no pueden arar ni quitar las malas

hierbas  de  los  campos...  Esos  gobernantes,  por  así  decirlo,  conducen  a sus

pueblos hacia las dificultades o los ahogan. En ese caso, ¿quién se opondrá a su

majestad? El siguiente proverbio, «los benévolos no tienen enemigos», está de

acuerdo con esto y suplico a su majestad que no dude de lo que digo.

122



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

No había una gran separación entre estas doctrinas pragmáticas y el surgimiento de una

religión  hecha  y  derecha  de  amor,  caridad  y  el  carácter  sagrado  de  la  vida  humana.  La

filosofía de Mencio ya afirmaba: «La benevolencia es la característica distintiva del hombre».

Creo  que  este  equilibrio  de  la  relación  entre  costos  y  beneficios  del  canibalismo

patrocinado por el estado explica por qué el sacrificio humano y el canibalismo siguieron

siendo rasgos poco importantes de las antiguas religiones estatales del Viejo Mundo. Además,

como ha sugerido Michael Harner, también podría ofrecer por primera vez una respuesta a la

pregunta de por qué el desarrollo político a lo largo de la costa del Pacífico y de las tierras

altas de América del Sur que culminó con la aparición del imperio Inca siguió el modelo

mesopotámico  y  chino  más  que  el  azteca.  En  su  momento  culminante,  el  imperio  Inca

abarcaba una región que cubría 2.400 kilómetros,  desde el  norte  de Chile  hasta el  sur de

Colombia,  y contenía,  tal  vez,  una población de seis millones  de habitantes.  Este extenso

reino, a diferencia de Mesoamérica bajo el imperio de los aztecas, tenía una estructura política

global de aldeas, distritos y provincias. Los funcionarios designados por el Inca supremo eran

responsables de la ley, el orden y el mantenimiento de los altos niveles de producción. Las

tierras aldeanas se dividían en tres partes, la mayor de las cuales correspondía a la parcela de

subsistencia del campesino; las cosechas de la segunda y tercera partes eran entregadas a los

funcionarios eclesiásticos y políticos, que estaban a cargo de los graneros provinciales. Estos

graneros operaban según el principio de la normalidad. Los utilizaban para compensar los

altibajos  anuales  así  como  las  crisis  regionales.  En  épocas  de  sequía,  sus  contenidos  se

enviaban  a  través  de  una  red  de  caminos  gubernamentales  y  puentes  colgantes  hasta  las

provincias necesitadas.  La filosofía política de los incas,  al  igual que la de Hammurabi  y

Confucio, adoptó el impulso persistente de los «grandes hombres» generosos. Se apremió a

los estados enemigos a que se sometieran al estado inca con el fin de disfrutar del nivel de

vida más alto. Las tropas derrotadas, como en la Mesopotamia primitiva, eran restablecidas en

distintas partes del imperio y plenamente incorporadas a la fuerza laboral campesina, en tanto

los jefes enemigos eran trasladados a la capital,  a Cuzco, y adoctrinados según la religión

política del  incario.  El  ejército  incaico  no avanzaba sobre sus enemigos bajo el  lema OS

COMEREMOS.  Como  en  China  y  la  Mesopotamia  primitivas,  los  sacerdotes  del  incario

sacrificaban ocasionalmente seres humanos —en nombre del creador Viracocha y del dios del

sol  Inte—,  pero  estos  sacrificios  no  formaban  parte  integral  del  sistema  bélico.  Sólo  se

escogían  uno  o  dos  soldados  de  una  provincia  derrotada.  Parece  que,  casi  siempre,  las

víctimas  principales  han  sido  jóvenes  de  ambos  sexos  preparados  para  la  ocasión  con

123



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

alimentos, bebidas y privilegios especiales. Lo más importante es que no existen pruebas de

que las víctimas fueran desmembradas y comidas.

Los sacerdotes incas funcionaban como redistribuidores de carne y el sacrificio era un

acontecimiento  cotidiano.  Pero  los  sumos  sacerdotes  de  Cuzco  agotaban  su  habilidad

quirúrgica en las llamas, en tanto en santuarios menores los cobayos eran honrados de igual

modo. Como ya he dicho, estos dos animales no figuraban en el inventario de la producción

alimentaria de los aztecas. De los dos, la llama es el más importante en el contexto de esta

discusión, en razón de que forma parte de la familia de los camellos, cuya pastura natural se

compone de pastos de gran altura que los seres humanos no pueden ingerir. Las recientes

excavaciones realizadas por J. y E. Pires-Ferreira y por Peter Kaulizkee, de la Universidad de

San Marcos (Lima, el Perú), han remontado el origen de la domesticación de la llama hasta

los  cazadores  que,  al  final  del  último  período  glacial,  invadieron  la  puna  de  Junín.  La

domesticación no se completó hasta algún momento entre el 2500 y el 1750 antes de nuestra

era, tarde según las normas del Viejo Mundo pero lo bastante temprano para haber jugado un

papel al comienzo mismo del proceso de formación estatal en América del Sur.

Las llamas y los cobayos de los incas no eran menos despreciables que los perros y los

pavos aztecas;  sencillamente,  constituían mejores fuentes cárnicas.  Las llamas permitieron

que los incas dejaran de sacrificar seres humanos porque les permitieron dejar de comer seres

humanos. La lección parece clara: la carne de los rumiantes contuvo el apetito de los dioses y

tornó misericordiosos a los «grandes proveedores».

124



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

11

CARNE PROHIBIDA

Ya  he  mostrado  que  la  domesticación  animal  se  originó  como  un  esfuerzo  de

conservación  desencadenado  por  la  destrucción  de  la  megafauna  del  pleistoceno.  Lo  que

comenzó como un intento para asegurar las raciones de carne de las poblaciones aldeanas,

concluyó con la paradoja acostumbrada que hemos terminado por esperar siempre que un

modo de producción se intensifica a fin de aliviar las presiones reproductoras. Ovejas, cabras,

cerdos, ganado vacuno y otras especies domésticas originalmente podían criarse sobre todo

por su carne, ya que durante los tiempos neolíticos primitivos las aldeas estaban rodeadas de

amplias reservas de bosques y tierras de pastoreo que no eran necesarias para el cultivo de

trigo, cebada y otras cosechas destinados al consumo directo por parte de los seres humanos.

Pero  a  medida  que  la  densidad  humana  de  población  aumentaba  vertiginosamente  en

respuesta a las economías políticas expansionistas de los estados e imperios primitivos,  la

superficie de bosques y praderas no sembradas disponibles per cápita para la alimentación

animal se redujo. Cada vez que una población agrícola que poseía animales domesticados

aumentaba  rápidamente,  debía  elegir  entre  cultivar  más  plantas  alimenticias  o  criar  más

animales. Los estados e imperios antiguos invariablemente daban prioridad al cultivo de más

plantas alimenticias ya que, por promedio, el rendimiento neto por calorías de cada caloría de

esfuerzo humano invertido en la producción vegetal es diez veces superior al rendimiento neto

por calorías obtenible de la producción animal. En síntesis, energéticamente es mucho más

eficaz que los seres humanos coman vegetales alimenticios que el hecho de que prolonguen la

cadena alimenticia al interponer animales entre vegetales y personas. Los cereales convierten

alrededor del 4 por ciento de cada unidad de luz solar fotosintéticamente activa en materia

comestible por el ser humano. Alimentar con cereales al ganado vacuno produce carne que

sólo contiene el 5 por ciento de este porcentaje,  es decir, el  0,02 por ciento de la unidad

original de luz solar. Así, la decisión de aumentar la superficie consagrada a las cosechas

agrícolas a costa de la superficie dedicada a las pasturas animales representa una estrategia

que se propone criar y alimentar personas en lugar de animales.

Pero las especies domesticadas son valiosas por otros productos y servicios. Criarlas y

matarlas únicamente por su carne equivale a destruir su valor como máquinas de tracción,

como productoras de fibras y como proveedoras de fertilizante.  Puesto que algunas de las

125



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

especies domesticadas también pueden producir una provisión continua de proteínas animales

en  forma  de  leche  y  productos  lácteos,  no  es  difícil  comprender  por  qué  los  animales

domesticados fueron utilizados cada vez con menos frecuencia como fuente de carne: tenían

más valor con vida que muertos. En consecuencia, la carne desapareció gradualmente de la

dieta cotidiana del bajo pueblo de los estados e imperios antiguos, que después de mil años de

«progreso» descubrieron que,  por  promedio,  consumían casi  tan  pocas  proteínas  animales

como los ciudadanos comunes de Tenochtitlán.  En una vasta región del Viejo Mundo que

correspondía a las zonas anteriores de mayor producción cárnica y cerealera, la carne animal

se convirtió en un lujo cuyo consumo estaba cada vez más restringido a las ocasiones que

incluían el sacrificio habitual y las redistribuciones eclesiásticas. Al final, el consumo de la

carne de las especies más costosas terminó por estar prohibido, mientras en las regiones que

sufrían los mayores agotamientos la carne misma terminó por ser ritualmente impura. Poco

después  surgieron por  primera  vez  en la  historia  doctrinas  eclesiásticas  que  se proponían

inculcar la convicción de que la ingestión de vegetales era más digna de los dioses que la

ingestión de carne.

La disminución del consumo per capita de carne animal representó una disminución de

los niveles de nutrición. Aunque esto quizá no parezca obvio para los modernos partidarios

del vegetarianismo —que sostienen que la ingestión de carne es una costumbre nociva—,

aclararé este punto antes de analizar las causas que motivaron que la carne de determinadas

especies animales se convirtiera en tabú en el antiguo Oriente Medio. Los vegetarianos tienen

toda  la  razón cuando sostienen que  los  seres  humanos  podemos  satisfacer  todas  nuestras

necesidades nutritivas consumiendo tan sólo alimentos vegetales. La totalidad de los veinte

aminoácidos, los bloques constitutivos de las proteínas, están presentes en los vegetales. Pero

ningún  vegetal  alimenticio  contiene  los  veinte  aminoácidos.  El  complemento  total  de

aminoácidos sólo puede obtenerse a partir de los vegetales alimenticios mediante la ingestión

de grandes cantidades de voluminosos alimentos nitrogenados —como judías y frutos secos

—, más  cantidades  aún mayores  de granos feculentos  o cosechas  de raíces  en base a un

consumo cotidiano. (Las judías y los frutos secos son alimentos caros.) En consecuencia, la

ingestión  de  carne  es  un  modo  mucho  más  eficaz  de  que  el  cuerpo  obtenga  todos  los

aminoácidos  necesarios  para  su  bienestar  y  energía.  La  carne  suministra  los  nutrimentos

esenciales en elementos altamente concentrados. Como fuente de proteínas, fisiológicamente

resulta  mucho  más  eficaz  que  los  vegetales  alimenticios  y  este  hecho  se  refleja  en  la

preferencia prácticamente universal mostrada por los pueblos aldeanos preestatales hacia la

carne con respecto a los alimentos vegetales como base de los festines redistributivos.

126



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

El cerdo fue, probablemente, la primer especie domesticada que se volvió demasiado cara

para servir como fuente de carne. A partir de Viejo Testamento, sabemos que los israelitas

recibieron el mandato de abstenerse de comer cerdo en los primeros tiempos de su historia.

Puesto que la carne de ganado vacuno, carneros y cabras jugaba un papel importante en las

redistribuciones del «gran proveedor» de los antiguos israelitas, la prohibición del consumo

de una fuente tan excelente de carne animal parece difícil de comprender. Los restos del cerdo

domesticado aparecen en las aldeas neolíticas de Palestina,  Siria,  Irak y Anatolia,  casi tan

temprano  como  los  de  carneros  y  cabras.  Además,  a  diferencia  de  otras  especies

domesticadas, el cerdo lo fue principalmente por su carne. No es posible ordeñar ni montar

cerdos,  éstos no pueden llevar  manadas,  tirar  de un arado,  transportar  una carga ni cazar

ratones. Pero como suministrador de carne el cerdo no tiene rivales; constituye uno de los más

eficaces convertidores de carbohidratos en proteínas y grasas de todo el reino animal. Por

cada 100 libras de pienso consumidas, un cerdo produce alrededor de 20 libras de carne, en

tanto con la misma cantidad de pienso el ganado vacuno sólo produce alrededor de 7 libras.

En términos de calorías producidas por caloría de alimento, los cerdos son más de tres veces

más  eficaces  que  el  ganado  vacuno  y  aproximadamente  dos  veces  más  eficaces  que  las

gallinas (libra por libra, el cerdo tiene más calorías que la vaca).

Antes de intentar explicar por qué fue el cerdo el primer animal que se convirtió en objeto

de  prohibiciones  sobrenaturales,  diré  algo  acerca  de los  principios  generales  que  rigen  la

imposición de tabúes relativos a la carne animal. Como Eric Ross —que estudió el problema

de los tabúes animales entre los indios de la Cuenca del Amazonas— expuso, la cuestión

general  más  importante  que  debe  recordarse  es  que  el  papel  ecológico  de  una  especie

determinada no permanece fijo sino que forma parte de un proceso dinámico. Las culturas

suelen imponer sanciones sobrenaturales al consumo de carne animal cuando se deteriora la

proporción entre costos y beneficios comunales relacionados con la utilización de una especie

determinada. Las especies baratas y abundantes cuya carne puede ser consumida sin poner en

peligro el resto del sistema mediante el cual se obtienen los alimentos rara vez se convierten

en blanco de las prohibiciones  sobrenaturales.  Los animales  que en un momento suponen

altos beneficios y bajos costos, pero que posteriormente se tornan más caros, constituyen el

blanco  principal  de  las  sanciones  sobrenaturales.  Las  restricciones  más  severas  suelen

desarrollarse cuando una especie nutritivamente valiosa no sólo se vuelve más cara, sino que

su empleo constante pone en peligro el modo de subsistencia existente. El cerdo forma parte

de estas especies.

127



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

La cría del cerdo alcanzó costos que planteaban una amenaza para todo el sistema de

subsistencia en las tierras cálidas y semiáridas del antiguo Oriente Medio. Y esta amenaza

aumentó  bruscamente  a  causa  de  la  intensificación,  el  agotamiento  y  el  crecimiento

demográfico relacionado con el desarrollo de los estados prístinos y secundarios en la región a

partir del 4000 antes de nuestra era. El cerdo es, principalmente, un animal de los bosques, las

orillas de los ríos y los pantanos. Fisiológicamente está mal adaptado a las altas temperaturas

y a la luz solar directa porque no puede regular su temperatura corporal sin fuentes externas

de humedad:  no puede sudar. En su hábitat  natural del bosque,  el cerdo come tubérculos,

raíces  y frutos  y nueces  que han caído al  suelo.  Si se alimenta  de vegetales  con un alto

contenido de celulosa,  pierde totalmente su ventaja con respecto a las  especies  rumiantes

como convertidor de los vegetales en carne y grasas. A diferencia del ganado vacuno, los

carneros, las cabras, los asnos y los caballos, los puercos no pueden metabolizar cáscaras,

tallos ni hojas fibrosas; cuando se trata de vivir de las pasturas, no están mejor dotados que los

seres humanos.

Cuando el cerdo fue domesticado, extensos bosques cubrían las accidentadas faldas de los

macizos  montañosos  de Tauro y Zagros y de otras  zonas  altas  de Oriente  Medio.  Pero a

principios del 7000 antes de nuestra era, la difusión y la intensificación de las economías

mixtas de labranza y pastoreo convirtieron millones de acres de los bosques de Oriente Medio

en praderas. Al mismo tiempo, millones de acres de praderas se convirtieron en desiertos.

La intensificación agrícola  y de pastoreo favoreció la  difusión de vegetales  de tierras

áridas  a  costa  de  la  vegetación  tropical  y  semitropical  que  anteriormente  había  sido

exuberante. Se calcula que la superficie total de los bosques de Anatolia se redujo del 70 por

ciento al 13 por ciento entre el 5000 antes de nuestra era y el pasado reciente. Sólo existen una

cuarta parte del otrora bosque costero del Caspio, la mitad del bosque montañoso húmedo,

entre un quinto y un sexto de los bosques de robles y enebros de Zagros y la veinteava parte

de  los  bosques  de enebros  de  las  montañas  de  Elburz  y  Korasán.  Las  regiones  que más

sufrieron fueron las ocupadas por los pastores o los expastores. La historia de Oriente Medio

siempre ha estado dominada por lo efímero del límite entre tierras cultivables y el desierto,

como sintetiza el poema de Omar Khayyam:

A lo largo de una franja de hierbas esparcidas

que divide al desierto de las siembras.

En la actualidad,  como ha sostenido R. D. Whyte:  «Las montañas  y las estribaciones

desnudas de las líneas de las playas mediterráneas, la meseta de Anatolia e Irán, se elevan

como mudos testigos de milenios de civilización incontrolada.»

128



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Los antiguos israelitas llegaron a Palestina entre la temprana y la media Edad de Hierro,

alrededor  del  1200 antes  de  nuestra  era,  y  tomaron  posesión  del  terreno  montañoso  que

anteriormente no había sido cultivado. Los bosques de las colinas de Judea y Samaría fueron

rápidamente talados y convertidos en terrazas irrigadas. Las zonas adecuadas para la cría de

cerdos con forraje natural quedaron seriamente restringidas. Cada vez más debieron alimentar

a los cerdos con cereales como suplemento, lo que los hacía directamente competitivos con

los  seres  humanos;  además,  su  costo  aumentó  porque  necesitaban  sombra  y  humedad

artificiales. Pero no dejaban de ser una fuente atractiva de proteínas y grasas.

Los  pastores  y  los  agricultores  establecidos  que  habitan  regiones  en  proceso  de

deforestación  podrían sentirse  impulsados  a  criar  cerdos  por los beneficios  a corto plazo,

aunque sería sumamente costoso y de difícil adaptación hacerlo a gran escala. La prohibición

eclesiástica registrada en el Levítico poseía el mérito de la finalidad: al hacer que incluso una

inocua y pequeña cría de cerdos fuera impura, se contribuía a erradicar la dañina tentación de

criar una gran cantidad de cerdos. Debo agregar que algunos colegas han cuestionado esta

explicación sobre la base de que si la cría del cerdo era realmente tan dañina, no habrían sido

necesarias  sanciones eclesiásticas  especiales.  «La necesidad de un tabú con respecto a un

animal que es ecológicamente destructivo equivale a una excesiva matanza cultural. ¿Por qué

utilizar cerdos si no son útiles en un contexto dado?» Pero lo que aquí analizamos es el papel

de los cerdos dentro de un sistema de producción en evolución. Prohibir la cría de cerdos

equivalía  a  estimular  el  cultivo  de  cereales,  de  árboles  y  de  fuentes  menos  costosas  de

proteínas animales. Además, del mismo modo que los individuos suelen ser ambivalentes y

ambiguos  con  respecto  a  sus  pensamientos  y  emociones,  poblaciones  enteras  suelen  ser

ambivalentes y ambiguas con respecto a algunos aspectos de los procesos de intensificación

en los que participan. Pensemos en los pro y los contra de las perforaciones a poca distancia

de la costa y del debate continuo con respecto al tabú del aborto. Invocar la ley divina contra

el cerdo no era una cuestión de «exceso de matanza cultural», del mismo modo que no lo es

invocar la ley divina contra el adulterio o los asaltos a bancos. Cuando Jehová prohibió el

homicidio y el incesto, no dijo «que sólo haya unos pocos homicidios» ni «que sólo haya unos

pocos incestos». ¿Por qué, pues, debería haber dicho: «Sólo comeréis puerco en pequeñas

cantidades»?

Algunas personas opinan que el análisis ecológico de los costos y beneficios de la cría del

cerdo es  superfluo  porque el  cerdo es  un animal  excepcionalmente  repugnante  que come

excrementos humanos y gusta de revolcarse en su orina y sus heces. Pero este enfoque no

logra explicar que si todos opinaran naturalmente de ese modo, el cerdo jamás habría sido

129



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

domesticado ni se lo seguiría devorando gustosamente en tantas otras partes del mundo. A

decir  verdad,  el  cerdo se revuelca  en sus  heces  y su orina únicamente  cuando carece  de

fuentes alternativas de la humedad externa que necesita para refrescar su cuerpo sin pelos y

sin  sudor.  Además,  no  puede  decirse  que  el  cerdo  es  prácticamente  el  único  animal

domesticado que, si tienen ocasión, engulle ávidamente excrementos humanos (por ejemplo,

el ganado vacuno y las gallinas muestran muy pocas reservas en este sentido).

La idea de que el cerdo fue convertido en tabú porque su carne transmitía el parásito que

provoca  la  triquinosis  también  debe  descartarse.  Recientes  estudios  epidemiológicos  han

demostrado que los cerdos criados en climas cálidos rara vez transmiten la triquinosis. Por

otro lado, el ganado vacuno naturalmente «limpio», las ovejas y las cabras, son vectores del

ántrax, la brucelosis y otras enfermedades humanas que son tan peligrosas, si no más, que

cualquiera que el cerdo pudiera transmitir.

Otra objeción planteada contra la explicación ecológica del tabú del cerdo por parte de los

israelitas, consiste en que no toma en cuenta el hecho de que en el Viejo Testamento también

se prohíbe la carne de muchos otros animales. Aunque es verdad que el tabú del cerdo es sólo

un aspecto de un sistema global de leyes dietéticas, es posible explicar la inclusión de otros

animales prohibidos mediante los principios generales de costos y beneficios ya esbozados en

este capítulo. La mayoría de las especies prohibidas correspondían a animales salvajes que

sólo se obtenían mediante la caza. Para un pueblo cuya subsistencia dependía principalmente,

de las manadas, los rebaños y la agricultura cerealera, la caza de animales —sobre todo de

especies que se habían vuelto escasas o que no vivían en el habitat local— era un mal negocio

con respecto a la relación entre costos y beneficios.

Comencemos por los animales de cuatro pies con «garras» (Levítico XI, 27). Aunque no

están  identificados  por  especies,  los  animales  «con  garras»  debieron  ser,  principalmente,

carnívoros  como los gatos monteses,  los leones,  los zorros y los lobos.  La caza de estos

animales como fuente de proteínas sintetiza la producción cárnica de bajos beneficios y altos

costos. Estos animales son escasos, descarnados, difíciles de encontrar y de matar.

El tabú de los animales con garras probablemente incluía al gato y al perro domesticados.

Los gatos fueron domesticados en Egipto para cumplir con la función altamente especializada

del  control  de  los  roedores.  El  hecho  de  comérselos,  salvo  en  emergencias,  no  habría

mejorado la vida de nadie, excepto de ratas y ratones. (En cuanto a la ingestión de ratas y

ratones,  los  gatos  pueden  hacerlo  con  más  eficacia.)  Los  perros  eran  utilizados,

principalmente, para llevar rebaños y cazar. Para producir carne, con excepción de huesos,

130



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cualquier cosa que se le diera a un perro se aprovecharía mejor metiéndola en la boca de una

vaca o de una cabra.

Otra categoría de carne prohibida en el Levítico se refiere a los habitantes acuáticos sin

aletas  ni  escamas.  Por  analogía,  se  incluyen  anguilas,  crustáceos,  ballenas,  marsopas,

esturiones,  lampreas  y  bagres.  Desde  luego,  era  improbable  encontrar  una  cantidad

significativa de estas especies en los lindes del desierto de Sinaí o en las colinas de Judea.

Las «aves» constituyen el grupo más extenso de animales prohibidos y específicamente

identificados: el águila, el quebrantahuesos, el esmerejón, el milano, el buitre, el cuervo, el

avestruz, la lechuza, el loro, el gavilán, el búho, el somorgujo, el ibis, el calamón, el cisne, el

onocrótalo,  el  herodión,  el  caradrión,  la  abubilla  y el  murciélago (el  último erróneamente

clasificado como ave, Levítico XI, 13, 20). También son especies sumamente esquivas, raras o

nutritivamente  triviales:  su  valor  nutritivo  es  aproximadamente  el  mismo  que uno  puede

esperar de un bocado de plumas.

Si nos dedicamos a la categoría «insectos», está escrito que «todo reptil alado que anda

sobre cuatro pies» está prohibido con excepción de la langosta, el langostín, el aregol y el

haghab, «que saltan sobre la tierra». Las excepciones resultan altamente significativas. Las

langostas son insectos grandes y carnosos; aparecen en grandes cantidades y se las recoge

fácilmente para alimentarlas durante lo que es probable que se convierte en un período de

hambre  a  causa  del  daño  que  ellas  mismas  provocan  en  campos  y  pasturas.  Tienen  una

relación de altos beneficios por costos.

También  existe  la  prohibición  sobre  los  animales  que  «rumian»,  pero  que  no  tienen

«pezuñas hendidas»: «camello, tejón de roca y liebre». Y los animales que tienen «pezuña

hendida» pero «no rumian», cuyo único ejemplo es el puerco.

El tejón de roca es un animal no domesticado que parece coincidir con la pauta general de

los demás animales salvajes prohibidos. Aunque la liebre también es una especie salvaje, me

resisto  a  hacer  un  juicio  con  respecto  al  lugar  que  ocupa  en  la  relación  entre  costos  y

beneficios.  Después  de  un  período  de  tantos  miles  de  años,  resulta  difícil  asignar  a  esta

especie un papel definido dentro del ecosistema local. Pero no creo que tenga que demostrar

que el ciento por ciento de los animales salvajes prohibidos se inscriben en la pauta de altos

costos  y  bajos  beneficios.  No  soy contrario  a  la  idea  de  que  una  o  dos  de  las  especies

mencionadas  en el  Levítico  quizá  no fueron prohibidas  por motivos  ecológicos  sino para

satisfacer  prejuicios  azarosos  o  para  coincidir  con  algún  oscuro  principio  de  simetría

taxonómica  inteligible  únicamente  para  los  sacerdotes  y  profetas  del  antiguo  Israel.  Me

gustaría  que  estos  comentarios  también  se  apliquen  a  la  categoría  de  animales  que  «van

131



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

arrastrándose sobre la tierra»: comadreja, ratón, lagarto, salamanquesa, cocodrilo y camaleón.

Algunas  de  estas  especies  —por  ejemplo,  los  cocodrilos— parecerían  totalmente  inútiles

como fuentes alimenticias para los israelitas, pero no podemos estar seguros con respecto a

otras de las mencionadas sin un detallado estudio de su status ecológico.

Aunque el camello es el único animal domesticado específicamente mencionado entre los

que  rumian  pero  no  tienen  las  pezuñas  hendidas,  las  autoridades  rabínicas  siempre  han

incluido a los caballos y a los asnos en la misma categoría. En realidad,  lo que estas tres

especies domesticadas tienen en común (ninguna «rumia»), es que son grandes animales de

altos costos y altos beneficios que los israelitas mantenían por su contribución al transporte y

a la tracción.  No mantenían grandes cantidades de camellos ni de caballos. El caballo era

utilizado  principalmente  por  motivos  aristocráticos  y  militares,  en  tanto  los  camellos  se

especializaban  para las  caravanas  en  lo  profundo del  desierto.  Ninguno podía  suministrar

cantidades significadas de proteínas animales sin perturbar su función principal. Los asnos

constituían el principal animal de carga de los israelitas, pero tampoco podían matarlos para

usarlos como alimento sin sufrir grandes pérdidas económicas. En síntesis, los «rumiantes»

que no tenían pezuñas hendidas domesticados eran demasiado valiosos para comerlos.

Sinteticemos: en la lista de especies prohibidas en el Levítico no hay nada que se oponga

a la explicación ecológica del tabú del cerdo. En todo caso, la norma global parece ocuparse

de prohibir fuentes de carne inconvenientes o costosas.

La  confusión  que  rodea  al  tema  de  los  tabúes  animales  parece  atribuible  a  una

preocupación demasiado cerrada por la historia singular de culturas particulares abstraídas de

su emplazamiento  regional  y de los procesos evolutivos  generales.  Para tomar el  caso en

cuestión,  el antiguo tabú israelita del cerdo nunca se podría explicar satisfactoriamente en

términos  de  los  valores  y  creencias  características  de  los  israelitas.  El  hecho  es  que  los

israelitas sólo fueron uno de los numerosos pueblos de Oriente Medio a los que el cerdo les

resultó cada vez más oneroso.

El tabú del cerdo se repite por la totalidad de la vasta zona de los pastores nómadas del

Viejo Mundo: de África del norte a través de Oriente Medio y Asia central. Pero en China, el

sudeste asiático, Indonesia y Melanesia, el cerdo fue, y sigue siendo, una fuente muy utilizada

de  proteínas  y  grasas  dietéticas,  lo  mismo  que  en  Europa  moderna  y  en  el  hemisferio

occidental.  El hecho de que el cerdo fuera convertido en tabú en las grandes zonas de los

pastores del Viejo Mundo y en varios de los valles de los ríos que circundan dichas zonas

sugiere que los tabúes bíblicos deberían verse como una respuesta de adaptación variable para

una  extensa  zona  en  relación  con  los  repetidos  cambios  ecológicos  producidos  por  la

132



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

intensificación  y  los  agotamientos  asociados  al  surgimiento  de  los  estados  e  imperios

antiguos.

Los antiguos israelitas compartían incluso el aborrecimiento del cerdo con sus enemigos

mortales,  los  egipcios.  Según H. Epstein,  una de las  autoridades  más destacadas  sobre la

historia de la domesticación animal en África:

...de  una  posición  de  importancia  extrema  a  principios  del  período

neolítico, su significado [el del cerdo] disminuyó gradualmente y los archivos

del período dinástico muestran el desarrollo de un prejuicio creciente contra él.

En la época del Imperio Medio (2000 antes de nuestra era), los egipcios comenzaron a

identificar a los cerdos con Set, el dios del mal. Aunque la cría del cerdo sobrevivió hasta la

época posdinástica, los egipcios jamás perdieron su prejuicio contra el cerdo. Los porqueros

egipcios  eran  miembros  de  una  casta  distinta.  Utilizaban  sus  piaras  para  esparcirse  por

algunas  millas  en la llanura anegable del  Nilo como parte  del proceso de sembrado y es

posible que esta función útil —sumada a la disponibilidad permanente de tierras húmedas y

pantanos en el delta del Nilo— pueda explicar la ingestión ocasional de cerdo en Egipto hasta

la época de la conquista islámica. Pero según Heródoto, los porqueros constituían la casta más

despreciada de Egipto y, a diferencia de todas las demás, tenían prohibida la entrada a los

templos.

Aparentemente,  en  la  Mesopotamia  ocurrió  algo  parecido.  Los  arqueólogos  han

encontrado en las colonias más primitivas de la baja Mesopotamia,  modelos de arcilla  de

cerdos domesticados en los milenios quinto y cuarto anteriores a nuestra era.

Aproximadamente el 30 por ciento de los huesos animales excavados en Tel-el-Amarna

(2800-2700 antes de nuestra era) pertenecían a cerdos. El puerco se comía en Ur en épocas

predinásticas.  En  las  más  antiguas  dinastías  sumerias  existían  porqueros  y  matadores  de

cerdos especializados. Sin embargo, a partir del 2400 antes de nuestra era, evidentemente el

cerdo se convirtió en tabú y ya no fue consumido.

La desaparición del cerdo de la dieta mesopotámica coincide con un grave agotamiento

ecológico y el declive de la productividad en la baja Sumeria, cuna de los primeros estados de

Oriente  Medio.  Durante  1500  años,  la  agricultura  sumeria  experimentó  intensificaciones

constantes que implicaban la construcción de canales de irrigación alimentados con las aguas

cargadas de sedimentos del Tigris y el Éufrates. El porcentaje de sal de las aguas de irrigación

era inocuo cuando el agua se aplicaba directamente a la superficie. Sin embargo, la irrigación

constante de los campos elevó el nivel de las aguas subterráneas. A través de la acción capilar,

las sales acumuladas salieron a la superficie e inutilizaron millones de acres consagrados al

133



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cultivo de trigo. La cebada, más resistente a la sal que el trigo, fue plantada en las zonas que

sufrieron menos daño. Pero Sumeria se debilitó cada vez más económicamente y esto condujo

a la caída del último Imperio Sumerio, la tercera dinastía de Ur. En el 1700 antes de nuestra

era, el trigo había desaparecido completamente en el sur. A partir de entonces el centro de

población  se  desvió  hacia  el  norte,  a  medida  que  Babilonia  comenzaba  a  surgir  bajo  el

mandato  de  Hammurabi.  Pero ni  siquiera  ese  gran  «dador  de riquezas  abundantes»  pudo

alimentar a su pueblo con cerdo.

Con la aparición del Islam, el antiguo tabú israelita del cerdo se incorpora directamente a

otro conjunto de leyes dietéticas sobrenaturalmente sancionadas. El cerdo fue distinguido en

el Corán como objeto de un repudio especial y en la actualidad los musulmanes se oponen a la

ingestión  de  cerdo  con  tanta  vehemencia  como  los  judíos  ortodoxos.  Incidentalmente,  el

Corán contiene una importante prueba que sustenta la interpretación ecológica de la relación

entre  costos  y  beneficios  de  los  tabúes  animales.  Mahoma,  el  profeta,  conservó  el  tabú

israelita del cerdo pero liberó explícitamente a sus seguidores del tabú de comer carne de

camello. Los pastores árabes, los primeros partidarios de Mahoma, eran nómadas a camello

que habitaban verdaderos oasis en el desierto y con frecuencia se veían obligados a realizar

largos viajes a través de yermos en los que el camello era el único animal domesticado que

podía  sobrevivir.  Aunque  el  camello  era  demasiado  valioso  para  comerlo  regularmente,

también  era  demasiado  valioso  para  no  comerlo  nunca.  En  condiciones  de  emergencia

relacionadas con las campañas militares y el comercio de caravanas a larga distancia, su carne

frecuentemente suponía la diferencia entre la vida y la muerte.

En este punto, me agradaría aclarar una cuestión que deseo no se interprete erróneamente.

Al remontar el origen de las ideas religiosas a la relación entre los costos y los beneficios de

los procesos ecológicos, no intento negar que las ideas religiosas pueden, a su vez, influir en

las  costumbres  y el  pensamiento.  Los autores  del Levítico  y del  Corán eran sacerdotes  y

profetas interesados en desarrollar un conjunto coherente de principios religiosos. Una vez

formulados, estos principios pasaron a formar parte de las culturas judía e islámica a lo largo

de los siglos y, sin duda alguna, influyeron en la conducta de judíos y musulmanes que vivían

lejos de sus tierras de origen. Los tabúes alimenticios y las especialidades culinarias pueden

perpetuarse como hitos entre las minorías étnicas y nacionales, y como símbolos de identidad

del grupo independientemente de cualquier selección ecológica activa a favor o en contra de

su existencia. Pero no creo que estas prácticas y creencias puedan perdurar mucho tiempo si

dieran por resultado una brusca elevación de los costos de subsistencia. Para parafrasear los

comentarios  de  Sherbourne  Cook  sobre  los  rituales  aztecas,  ningún  impulso  puramente

134



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

religioso puede ir en contra de la resistencia ecológica y económica fundamentales durante un

largo período de tiempo. No creo que los judíos ni los musulmanes observantes modernos

sufran  déficits  de  proteínas  a  causa  del  rechazo  del  cerdo.  Si  así  fuera,  supongo  que

comenzarían  a  modificar  sus  creencias...  si  no  inmediatamente,  al  menos  en  una  o  dos

generaciones. (Millones de musulmanes sufren de agudos déficits de proteínas, pero nadie ha

supuesto un vínculo causal entre el tabú del cerdo y el subdesarrollo y la pobreza en Egipto o

Pakistán.) No sostengo que el análisis de los costos y beneficios ecológicos pueda conducir a

la  comprensión  de todas  las  creencias  y prácticas  de todas  las  culturas  que han existido.

Muchas creencias y cursos de acción alternativos no poseen ventajas o desventajas definidas

con respecto a la elevación o disminución de los niveles de vida. Además, reconozco que

siempre existe cierta influencia mutua entre las condiciones que determinan los costos y los

beneficios ecológicos y económicos y las convicciones y las prácticas religiosas. Pero insisto

en que, según las pruebas de la prehistoria y la historia, la fuerza que hasta ahora han ejercido

entre  sí  no  es  semejante.  Las  religiones  generalmente  cambiaron  para  adaptarse  a  las

exigencias de reducir los costos y maximizar los beneficios en la lucha para evitar que los

niveles de vida decayeran; los casos en que los sistemas de producción han cambiado para

adaptarse  a  las  exigencias  de  los  sistemas  religiosos  modificados  al  margen  de  las

consideraciones de los costos y beneficios o no existen o son sumamente raros. La relación

entre  el  agotamiento  de las  proteínas  animales  por un lado y, por  el  otro,  la  práctica  del

sacrificio humano y el canibalismo, la evolución de los festines redistributivos eclesiásticos y

el tabú de la carne de determinados animales, demuestra la inequívoca prioridad causal de los

costos  y  los  beneficios  materiales  con  respecto  a  las  creencias  espirituales...  no

necesariamente en todo momento, pero casi seguro para los casos sometidos a estudio.

135



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

12

EL ORIGEN DE LA VACA SAGRADA

En la India contemporánea, sólo los intocables comen libremente carne roja. Los hindúes

observantes de casta alta limitan sus dietas a alimentos vegetales y a productos lácteos. Ingerir

carne  siempre  es  indeseable,  pero  nada  peor  como  comer  la  de  vaca.  La  opinión de  los

hindúes  de  casta  alta  con  respecto  a  la  ingestión  de  vaca  es  la  misma  que  tiene  un

norteamericano ante la idea de comer al perro de la familia. Pero hubo un tiempo en que la

carne, sobre todo la de vaca, atraía a los habitantes de la India tanto como los filetes y las

hamburguesas atraen en la actualidad a los habitantes de América del Norte.

Durante el período neolítico, la vida aldeana en la India se basaba en la producción de

animales domésticos  y en el  cultivo de cereales.  A semejanza de los aldeanos de Oriente

Medio, los indios más primitivos criaban ganado vacuno, ovejas y cabras, en combinación

con trigo,  mijo y cebada.  Alrededor  del 2500 antes de nuestra era,  cuando comenzaron a

surgir  las  primeras  colonias  importantes  a  lo  largo  del  río  Indo  y  sus  tributarios,  el

vegetarianismo todavía estaba muy lejos. Entre las ruinas de las ciudades más antiguas —

Harappa y Mohenjo-Daro—, los huesos semiquemados de ganado vacuno, ovejas y cabras se

mezclan con los escombros de la cocina. En las mismas ciudades, los arqueólogos también

encontraron huesos de cerdo, búfalos de agua, gallinas, elefantes y camellos.

Las  ciudades  de  Harappa  y  Mohenjo-Daro,  notables  por  sus  edificios  de  ladrillos

refractarios y sus grandes baños y jardines, parecen haber sido abandonadas alrededor del

2000 antes de nuestra era, en parte como resultado de los desastres ecológicos que implicaban

los cambios en el curso de los canales de los ríos de los que dependían para la irrigación. En

ese estado de debilitamiento, se tornaron vulnerables a las «tribus bárbaras» que penetraban

en la India desde Persia y Afganistán. Estos invasores, conocidos con el nombre de arios, eran

agricultores-pastores semimigratorios y poco federados que primero se establecieron en el

Punjab y, más tarde, se desplegaron en abanico por el Valle del Ganges. Eran pueblos de la

Edad de Bronce tardía que hablaban un idioma llamado veda, lengua madre del sánscrito, y

cuyo modo de vida se parecía enormemente a la de los griegos prehoméricos, los teutones y

los celtas situados fuera de los centros de formación estatal de Europa y del sudoeste asiático.

A medida que Harappa y Mohenjo-Daro decaían, los invasores tomaban las mejores tierras,

136



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

talaban los bosques, construían aldeas permanentes y fundaban una serie de reinos minúsculos

en los cuales se erigían como gobernantes de los habitantes indígenas de la región.

La información que tenemos acerca de lo que comían los arios proviene principalmente

de  los  textos  sagrados  escritos  en  veda  y  sánscrito  durante  la  segunda  mitad  del  primer

milenio antes de nuestra era. Tales textos muestran que durante el período védico primitivo —

hasta  el  1000  antes  de  nuestra  era—  se  alimentaban  de  carne  animal,  vaca  incluida,

frecuentemente  y  con  gusto.  Las  investigaciones  arqueológicas  realizadas  en  Hastinapur

también demuestran que el ganado vacuno, el búfalo y la oveja se contaban entre los animales

que eran comidos por los primeros colonizadores de la llanura gangética.

Om Prakash, en su importante estudio  Food and Drinks in Ancient India (Alimentos y

bebidas  de  la  antigua  India),  sintetiza  del  modo  siguiente  la  situación durante  el  período

védico temprano:

El  fuego  recibe  el  nombre  de  comedor  de  bueyes  y  de  vacas  estériles.  La

ofrenda ritual de carne daba a entender que los sacerdotes la comían. También

se ofrece una cabra al fuego para que la transporte a los antepasados. En la

época del matrimonio también se mataba una vaca estéril, evidentemente como

alimento... También se menciona un matadero. La carne de caballos, cameros,

vacas estériles y búfalos se cocinaba. Probablemente también comían carne de

aves.

En el período védico tardío:

...era costumbre matar un gran buey o una gran cabra para dar de comer a un

invitado distinguido. A veces también mataban a una vaca que abortaba o a una

vaca estéril. Atithigva también da a entender que se mataba a las vacas para los

invitados.  En  los  sacrificios  se  siguen  matando  muchos  animales  —vacas,

ovejas, cabras y caballos— y los participantes comen la carne de esos animales

de sacrificio.

Los  textos  védicos  tardíos  e  hindúes  primitivos  contienen  muchas  incoherencias  con

respecto  al  consumo  de  vaca.  Junto  a  muchas  descripciones  del  ganado  vacuno  que  era

utilizado para el sacrificio aparecen pasajes en los que se indica que nunca deben matarse

vacas  y  que  la  ingestión  de  carne  de  vaca  debe  abandonarse  por  completo.  Algunas

autoridades —por ejemplo,  A. N. Bose— sostienen que estas incoherencias  quedan mejor

explicadas  por la hipótesis  de que los eruditos hindúes ortodoxos interpolaron los pasajes

contrarios a la ingestión de carne de vacas y a la matanza de vacas en una fecha posterior.

137



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Bose opina que «la vaca era la carne más común que se consumió» durante la mayor parte del

primer  milenio  antes  de  nuestra  era.  Tal  vez  una  solución  menos  polémica  a  las

contradicciones de los textos sagrados resida en que reflejan cambios graduales de actitud

durante un prolongado período en el cual un número cada vez mayor de personas llegó a

considerar la ingestión de animales domesticados —sobre todo vacas y bueyes— como algo

abominable.

Pero lo que surge con notable claridad es que los reinos del Valle del Ganges védicos

tardíos e hindúes primitivos contaban con una casta sacerdotal análoga a los levitas entre los

israelitas antiguos y a los druidas entre los celtas. Sus miembros se llamaban brahmanes. Los

deberes de los brahmanes se describen en las obras sánscritas conocidas como Brahmanes y

Sutras. No caben dudas de que la vida ritual brahmánica primitiva, como la de los druidas y

los levitas (y la de los primeros especialistas religiosos de todos los caciquismos y pequeños

estados situados entre España y el Japón), se centraba en el sacrificio animal. Al igual que sus

equivalentes en todo el Viejo Mundo, los brahmanes primitivos gozaron del monopolio de

cumplir  los rituales sin los cuales no se podía ingerir  carne animal.  Según los Sutras, los

brahmanes eran las únicas personas que podían sacrificar animales.

Los Sufras sostienen que los animales no deben matarse a no ser en calidad de ofrendas a

los dioses y para extender la «hospitalidad a los invitados» y que «el dar y recibir regalos»

eran  deberes  especiales  de  los  brahmanes.  Estos  preceptos  repiten  exactamente  las

disposiciones reguladoras del consumo de carne características de las sociedades en las que el

festín y el sacrificio animal configuran la misma actividad. Los «invitados» honrados por la

hospitalidad  védica  temprana  no  eran  un  pequeño  grupo  de  amigos  que  llegaba

inesperadamente a cenar sino aldeas y distritos enteros. En síntesis, los Sutras nos dicen que

originalmente los brahmanes eran una casta sacerdotal que presidía los aspectos rituales de los

festines redistributivos patrocinados por los gobernantes y los jefes militares arios «pródigos».

Después  del  600 antes  de  nuestra  era,  los  brahmanes  y sus  seculares  jefes  supremos

tuvieron cada vez más dificultades para satisfacer la demanda popular de carne animal.  A

semejanza de los sacerdotes y los gobernantes de Oriente Medio y otras regiones, no pudieron

mantener  las  altas  tasas  de  matanza  animal  y  redistribuciones  pródigas  sin  la  ingestión

antieconómica  de  animales  necesarios  para  arar  y  abonar  las  tierras.  En consecuencia,  la

ingestión  de  carne  se  convirtió  en  el  privilegio  de  un  grupo  selecto  compuesto  por  los

brahmanes y otros arios de casta alta,  mientras  los campesinos comunes,  que carecían de

poder para gravar o confiscar los animales de otras personas, no tuvieron más alternativa que

conservar su ganado doméstico para tracción,  producción de leche y de estiércol.  Así,  los

138



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

brahmanes  gradualmente  pasaron  a  formar  parte  de  una  élite  comedora  de  carne  cuyo

monopolio  del  privilegio  de  matar  animales  para  los  festines  redistributivos  se  había

transformado en el monopolio y el privilegio de comerlos. Mucho después de que el bajo

pueblo  del  norte  de  China  se  hubiese  convertido  en  vegetariano  funcional,  las  castas

superiores hindúes —posteriormente las defensoras más ardientes de las dietas sin carne—

seguían alimentándose placenteramente con carne de vaca y de otros tipos.

Fundamento  parcialmente  mi  tesis  sobre  este  abismo  cada  vez  mayor  entre  una

aristocracia mimada y comedora de carne y un campesinado empobrecido y carente de carne

en el hecho de que hacia mediados del primer milenio antes de nuestra era, varias religiones

nuevas comenzaron a cuestionar la legitimidad de la casta brahmánica y de sus rituales de

sacrificio. De estas religiones reformistas, las más conocidas son el budismo y el jainismo.

Fundadas en el siglo VI antes de nuestra era por hombres carismáticos y sagrados, tanto el

budismo como el jainismo proscribieron las distinciones de casta, abolieron los sacerdocios

hereditarios, hicieron de la pobreza una condición previa de la espiritualidad y postularon la

comunión con la  esencia  espiritual  del universo a través de la contemplación en lugar de

hacerlo a través del sacrificio de animales. Ambos movimientos anticiparon elementos claves

del cristianismo en su condena de la violencia, la guerra y la crueldad y en su compasión ante

el sufrimiento humano.

Para los budistas, toda la vida era sagrada, aunque podía existir en formas superiores e

inferiores. Para los jainistas, toda la vida no sólo era sagrada sino que compartía un alma

común:  no  había  formas  superiores  e  inferiores.  En  ambos  casos,  los  sacerdotes  que

sacrificaban animales no eran mejores que los asesinos. Los budistas toleraban la ingestión de

carne animal siempre que el que la comía no hubiera participado en la matanza. Los jainistas,

no obstante, condenaban la matanza de cualquier animal e insistían en una dieta puramente

vegetariana. Los miembros de algunas sectas jainistas incluso consideraban necesario utilizar

barrenderos para limpiar la senda que se abría delante de ellos a fin de evitar la calamidad de

extinguir accidentalmente la vida de una hormiga.

Como ya he dicho, el fin del sacrificio animal coincidió con el desarrollo de religiones

universalistas y espiritualizadas. Puesto que los antiguos «grandes proveedores» eran cada vez

menos capaces de justificar su majestad mediante muestras populares de pródiga generosidad,

se alentó al pueblo para que buscara «redistribuciones» en una vida futura o en alguna nueva

fase del ser. También he dicho que la imagen del gobernante como gran protector  de los

débiles  contra  los  fuertes  surgió  como una cuestión  práctica  del  arte  de  gobernar  en  los

períodos de expansión imperial. En consecuencia, el budismo como el cristianismo, era ideal

139



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

para ser adoptado como religión imperial. Desmaterializaba las obligaciones del emperador al

tiempo que obligaba a la aristocracia a mostrar compasión ante los pobres. Creo que esto

explica por qué el budismo se convirtió en religión oficial bajo el gobierno de Asoka, uno de

los emperadores más poderosos de la historia india. Asoka, nieto del fundador de la dinastía

Maurya  del  norte  de  la  India,  se  convirtió  al  budismo  en  el  257  antes  de  nuestra  era.

Inmediatamente,  él  y sus descendientes  crearon el  primero y más grande de los imperios

indios: un reino inestable que se extendía aproximadamente desde Afganistán hasta Ceilán.

Así, Asoka fue probablemente el primer emperador de la historia que se propuso conquistar el

mundo en nombre de una religión de paz universal.

En el ínterin, el  hinduismo quedó profundamente afectado por las nuevas religiones y

comenzó a adoptar algunas de las reformas que habían hecho políticamente triunfador a su

rival  budista.  Finalmente,  la  extendida  oposición  al  sacrificio  animal  quedó  representada

dentro del hinduismo por la doctrina de ahimsa: la no violencia basada en el carácter sagrado

de la vida. Pero este cambio no se produjo simultáneamente ni avanzó en una sola dirección.

En el 184 antes de nuestra era, después de la caída de la dinastía Maurya, el brahmanismo

revivió y la ingestión de carne volvió a florecer en la élite. Según Prakash, en fecha tan tardía

como el 350 de nuestra era,  se servía «carne de varios animales» a los brahmanes en las

Sraddhas, las ceremonias redistributivas que conmemoraban a los muertos. «El Kurma Purana

llega al extremo de decir que aquel que no toma carne durante una Sraddha vuelve a nacer una

y otra vez como animal.»

Nadie puede afirmar exactamente en qué momento las vacas y los bueyes se convirtieron

en objetos  inequívocos  de veneración  entre  los  brahmanes  y  otros  hindúes  de  alta  casta.

Resulta imposible asignar fechas precisas a los cambios del ritual hindú porque el hinduismo

no constituye una única religión organizada, sino un enorme número de congregaciones poco

ligadas que se centran en templos, santuarios, deidades y castas independientes, cada una con

sus especialidades doctrinales y rituales. Una autoridad, S. K. Maitz, sostiene que la vaca ya

se había convertido en el más sagrado de los animales en el 350 de nuestra era, pero su prueba

es un único canto de un poema épico que describe a determinado rey y su reina mientras

«adoraban vacas con pasta  de sándalo y guirnaldas».  También está  la  inscripción  del  rey

Chandragupta II, fechada en 465 de nuestra era, que compara la matanza de una vaca con el

asesinato de un brahmán. Pero aquí podría inmiscuirse el punto de vista hindú moderno. Los

emperadores Gupta promulgaron decretos reales destinados a evitar el consumo de diversos

animales  por parte  de los plebeyos.  La realeza  hindú mimaba con exceso,  además de las

vacas,  los  caballos  y  los  elefantes.  Enguirnaldaban  sus  animales,  los  bañaban,  les

140



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

suministraban  establos  alfombrados  y  los  dejaban  deambular  en  reservas  protegidas.  Es

posible que sólo después del 700 de nuestra era y de la conquista islámica de la India el

complejo de la vaca sagrada haya adquirido su conocida forma moderna. Los seguidores del

Islam no tenían escrúpulos con respecto a la ingestión de carne de vaca. Por ello, bajo el

dominio de los mogoles, los emperadores islámicos de la India, es posible que la protección

de las vacas se haya  convertido en un símbolo político de la resistencia  hindú contra los

invasores  musulmanes  comedores  de  carne  de  vaca.  De  todos  modos,  los  brahmanes  —

durante siglos sacrificadores y consumidores de carne animal— gradualmente terminaron por

considerar su deber sagrado el evitar la matanza o ingestión de cualquier animal doméstico,

sobre todo de vacas y bueyes.

Por lo  que sé,  hasta  ahora nadie ha podido ofrecer  una explicación  racional  sobre el

motivo por el cual la India, a diferencia de Oriente Medio o China, se convirtió en el centro de

una  religión  que  prohibía  el  consumo  de  carne  de  vaca  y  veneraba  a  este  animal  como

símbolo de vida. Veamos si los principios generales relativos al establecimiento de tabúes

animales  que  propuse  en  el  capítulo  anterior  se  aplican  en  este  caso.  Inicialmente,  las

creencias y las prácticas de la India antigua eran semejantes a las creencias y las prácticas

comunes  a  la  mayor  parte  de Europa,  Asia  y África  del  norte.  Como ya  se ha dicho,  la

transformación general del sacrificio animal redistributivo en el tabú del consumo de especies

anteriormente  valiosas  y  abundantes  siguió  a  la  intensificación  de  la  agricultura,  el

agotamiento  de  los  recursos  y  el  crecimiento  de  la  densidad  de  población.  Pero  estas

generalizaciones  no  explican  la  peculiar  importancia  que  el  ganado  vacuno  y  el

vegetarianismo alcanzaron en la India, ni los complejos religiosos específicos relacionados

con animales en otras regiones.

Opino que el sitio por el que debemos comenzar es el Valle del Ganges, donde parece que

la tasa de crecimiento demográfico fue muy superior a la de Oriente Medio... o, ciertamente, a

la de cualquier otro lugar del mundo antiguo. Durante el período védico, la población era

escasa y estaba diseminada en pequeñas aldeas. En fecha tan tardía como el 1000 antes de

nuestra  era,  la  densidad  demográfica  era  lo  bastante  baja  para  permitir  que  cada  familia

poseyera muchos animales (los textos védicos mencionan 24 bueyes enganchados a un solo

arado)  y, como en la Europa prerromana,  el  ganado se consideraba la  forma principal  de

riqueza.  Menos de setecientos  años después,  el  Valle  del  Ganges  probablemente  se  había

convertido en la región más poblada del mundo. Los cálculos de Kingsley Davis y de otros

especialistas asignan a la India, en el 300 antes de nuestra era, una población de 50 a 100

141



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

millones  de  habitantes.  La  mitad  de ese  total,  como mínimo,  debía  vivir  en  el  Valle  del

Ganges.

Sabemos que durante el período védico primitivo, la llanura del Ganges todavía estaba

cubierta  por  bosques  vírgenes.  En el  300 antes  de nuestra  era,  apenas  quedaba un árbol.

Aunque la irrigación ofrecía una base segura para muchas familias agrícolas,  millones  de

campesinos  recibían  cantidades  insuficientes  o  nulas  de  agua.  Dada la  fluctuación  de  las

lluvias  monzónicas,  era  arriesgado  depender  exclusivamente  de  las  precipitaciones.

Indudablemente, la deforestación aumentó el riesgo de sequías. También aumentó la gravedad

de  las  inundaciones  que  el  sagrado  río  Ganges  desencadenaba  cuando  los  monzones

descargaban simultáneamente demasiada lluvia en las estribaciones del Himalaya. Incluso en

la actualidad, las sequías que soporta la India durante dos o tres estaciones consecutivas ponen

en peligro la vida de millones de personas que dependen de las precipitaciones para regar sus

cultivos. Gracias al Mahabahrata, poema épico compuesto entre el 300 antes de nuestra era y

el 300 de nuestra era, sabemos de una sequía que duró doce años. El poema cuenta que lagos,

fuentes y manantiales se secaron y que fue necesario abandonar la agricultura y la cría de

ganado vacuno. Los mercados y las tiendas quedaron vacíos. El sacrificio de animales cesó y

hasta las estacas para atar a los animales desaparecieron. No hubo fiestas. En todas partes se

veían montones  de huesos y se oían los aullidos  de los animales.  La gente abandonó las

ciudades. Los caseríos fueron abandonados e incendiados. Los seres humanos se evitaban. Se

temían. Los lugares de adoración fueron abandonados. Los ancianos fueron arrojados de sus

casas. El ganado vacuno, las cabras, las ovejas y los búfalos se convirtieron en bestias feroces

que se atacaban entre sí. Hasta los brahmanes morían sin protección. Hierbas y plantas se

marchitaron. La tierra parecía un crematorio y, «en esa espantosa época en que la rectitud

tocaba a su fin, los hombres comenzaron a comerse entre sí».

A medida que la densidad de población aumentaba, las granjas se tornaban cada vez más

pequeñas y sólo podían permitir que las especies domesticadas más esenciales compartieran la

tierra. El ganado vacuno era la única especie que no podían eliminar. Eran los animales que

tiraban de los arados de los que dependía todo el ciclo de la agricultura basada en las lluvias.

Al  menos,  debían  mantener  dos  bueyes  por  familia  y  una  vaca  con  la  cual  engendrar

reposiciones cuando los bueyes dejaran de servir. Así, el ganado vacuno se convirtió en el

foco central  del  tabú religioso de la  ingestión de carne.  Como únicos animales  de granja

restantes, potencialmente eran la única fuente cárnica que quedaba. Sin embargo, matarlos por

su carne constituía una amenaza para todo el modo de producción alimentaria. Así, la carne de

142



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

vaca fue convertida en tabú por el mismo motivo que el cerdo lo fue en Oriente Medio: para

evitar la tentación.

No obstante, las prohibiciones respectivas contra la carne de vaca y de cerdo reflejan los

papeles ecológicos distintos de las dos especies. El cerdo fue abominado y la vaca deificada.

Esto debería ser obvio a partir de lo que he dicho sobre la importancia del ganado vacuno para

el ciclo agrícola. Cuando el cerdo se volvió demasiado costoso para criarlo por su carne, todo

el  animal  se  consideró  inútil  —peor  que  inútil—  porque  sólo  había  sido  valioso  como

alimento.  Pero cuando el  ganado vacuno se volvió demasiado costoso para criarlo por su

carne, su valor como fuente de tracción no disminuyó. Por ello tenía que ser protegido más

que abominado y el mejor modo de hacerlo no sólo consistía en prohibir la ingestión de su

carne, sino en prohibir su matanza. Los antiguos israelitas tenían el problema de evitar que la

producción de cerdos desviara la producción de cereales. La solución consistía en dejar de

criar  cerdos.  Pero  los  antiguos  hindúes  no  podían  dejar  de  criar  ganado  vacuno  ya  que

dependían  de  los  bueyes  para  arar  la  tierra.  El  problema principal  no  consistía  en  cómo

abstenerse de criar determinada especie sino en cómo abstenerse de comerla cuando tenían

hambre.

La  conversión  de  la  vaca  en  carne  prohibida  se  originó  en  la  vida  práctica  de  los

agricultores individuales. No fue el producto de un héroe cultural  sobrehumano ni de una

mente social colectiva que analizaba los costos y beneficios de sistemas administrativos de los

recursos  alternativos.  Los  héroes  culturales  expresan  los  sentimientos  prefigurados  de  su

época  y  las  mentes  colectivas  no  existen.  El  tabú  de  la  carne  de  vaca  fue  el  resultado

acumulativo  de  las  decisiones  individuales  de  millones  y  millones  de  agricultores

individuales, algunos de los cuales fueron más capaces que otros para rechazar la tentación de

matar a su ganado porque creían con vehemencia que la vida de una vaca o de un buey era

algo sagrado. Era mucho más probable que los que sustentaban estas creencias retuvieran sus

granjas y se las legaran a sus hijos, que los que pensaban de otro modo. Al igual que tantas

otras respuestas de adaptación en la cultura y en la naturaleza,  la «línea divisoria» de las

prohibiciones religiosas acerca del empleo de carne animal en la India no puede deducirse de

los  costos  y beneficios  a  corto plazo.  Lo más  importante  era  el  largo  plazo:  la  conducta

durante ciclos agrícolas anormales más que en los normales. Bajo la amenaza periódica de las

sequías provocadas por la ausencia de las lluvias monzónicas, el amor del granjero individual

hacia  el  ganado vacuno se traducía  directamente  por  amor  a  la  vida  humana,  no de una

manera simbólica sino práctica. El ganado vacuno debía ser tratado como los seres humanos

porque los seres humanos que comían su ganado vacuno estaban a un paso de comerse entre

143



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

sí. Incluso hoy, los agricultores monzónicos que ceden a la tentación y matan su ganado sellan

su suerte. Nunca más podrán volver a arar cuando lleguen las lluvias. Deberán vender sus

granjas y emigrar  a las  ciudades.  Sólo aquéllos  que prefieren  morir  de hambre antes  que

comer un buey o una vaca podrán sobrevivir a una estación de lluvias escasas. Este dominio

de los seres humanos sobre sí mismos es equiparable a la fantástica resistencia y el poder de

recuperación de la variedad cebú india. Al igual que los camellos, el ganado vacuno indio

acumula energía en sus jorobas, sobrevive varias semanas sin alimento ni agua y recupera la

vida  cuando  se  la  favorece  con  el  más  ligero  alimento.  Mucho  después  de  que  otras

variedades han muerto por enfermedad, hambre y sed, el cebú sigue tirando del arado, pare

terneros y da leche. A diferencia de las variedades de ganado vacuno europeo, los cebúes no

fueron elegidos  por  su fuerza,  su carnosidad o su extraordinario  rendimiento  lácteo,  sino

principalmente por su capacidad para sobrevivir graves estaciones secas y sequías.

Y esto  nos  remite  a  la  pregunta  de  por  qué  la  vaca  más  que  el  buey  terminó  por

convertirse en el animal más venerado. La carne de ambos sexos es tabú, pero en el ritual y el

arte  el  hinduismo destaca lo sagrado de las vacas mucho más que lo sagrado del ganado

vacuno de sexo masculino. Pero la práctica contradice a la teoría. Los bueyes superan en dos a

uno a las vacas en la llanura del Ganges, proporción por sexos que sólo puede explicar la

existencia  de  una  selección  sistemática  contra  las  crías  de  sexo  femenino  a  través  de

negligencias  malignas  y del  «bobicidio» indirecto (exactamente  equivalente  al  tratamiento

secreto de los infantes humanos de sexo femenino). Esta proporción desequilibrada refleja el

valor mayor de los bueyes con respecto a las vacas como fuente de tracción para arar los

campos.  A pesar  de  todo  el  revuelo  organizado  en  torno  a  la  sagrada  vaca  madre,  en

circunstancias normales los bueyes son mucho mejor tratados. Los guardan en establos, los

alimentan a mano y les dan suplementos de cereales y tortas de burujo para que sean fuertes y

sanos. Por otro lado, en la vida rural cotidiana las vacas son tratadas del mismo modo que los

indoamericanos trataban a sus perros o que los agricultores europeos solían tratar a sus cerdos.

Las vacas son los animales que se alimentan con los desperdicios de la aldea. No las guardan

en establos ni las alimentan con forraje. Más bien, se las suelta por la aldea para que recojan

toda  basura que puedan encontrar. Después  de que han limpiado la  aldea,  se  les  permite

alejarse  en  busca  de  unas  pocas  briznas  de  hierba  que  quizá  sobrevivieron  a  su  último

recorrido de una acequia de la vera del camino o que han surgido en los espacios entre las

traviesas  del  ferrocarril.  Dado  que  las  vacas  son  tratadas  como  animales  cañoneros,  es

probable que aparezcan en lugares tan inconvenientes como las acequias de avenidas muy

concurridas y los bordes da las pistas de aterrizaje de los aeropuertos, lo que dio lugar a la

144



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

estúpida acusación de que la India ha sido invadida por millones de cabezas de ganado vacuno

«inútil».

Si la vaca más que el buey es el símbolo de ahimsa, el carácter sagrado de la vida, quizá

se deba a que la vaca más que el buey corre peligro por el sentimiento de que es «inútil». En

tiempos de hambre, la vaca está más necesitada de la protección ritual que los bueyes de tiro.

Pero desde el punto de vista de la reanudación y continuidad del ciclo agrícola, la vaca es

realmente más valiosa que el animal de tiro de sexo masculino. Aunque no es tan fuerte como

un  buey,  en  situaciones  de  emergencia  puede  tirar  del  arado  así  como  reemplazar  a  los

animales  que  mueren  de  sed  y  hambre.  En  consecuencia,  la  vaca  debe  ser  tratada  por

obligación tan bien o mejor que el buey y, probablemente, a ello se debe que sea el objeto

principal de veneración ritual. Mahatma Gandhi sabía a qué se refería cuando afirmó que los

hindúes  adoraban  a  la  vaca  no  sólo  porque  «daba  leche,  sino  porque  hacía  posible  la

agricultura».

No es posible explicar totalmente por qué la vaca se convirtió en carne prohibida en la

India, al menos que uno también pueda explicar que no se convirtiera en tabú en los demás

centros primitivos de formación estatal. Una posibilidad reside en que los agricultores indios

fueran más dependientes de las lluvias monzónicas irregulares que los agricultores de otras

regiones. Pero tal vez esto tornó más apremiante la protección de vacas y bueyes en épocas de

hambre.  En Egipto y Mesopotamia,  donde el  ganado vacuno era venerado y su sacrificio

prohibido en tiempos dinásticos tardíos se siguió comiendo carne de vaca. A diferencia de la

India,  Egipto  y  Mesopotamia  dependían  totalmente  de  la  cultura  de  irrigación  y  nunca

contaron con grandes cantidades de agricultores que se basaran en el ganado vacuno resistente

a las sequías para pasar la estación seca.

China plantea  un problema más  difícil.  Aunque también  utilizaban arados tirados  por

bueyes,  los chinos nunca desarrollaron un sistema de amor a la vaca.  Por el  contrario,  el

ganado vacuno de sexo femenino ha sido bastante poco estimado en China durante mucho

tiempo. Esto se refleja en la cocina china. Mientras en el norte de India la cocina tradicional

se  basa  en  gran  medida  en  leche  o  productos  lácteos  y  la  grasa  básica  de  cocina  es  la

mantequilla clarificada o el aceite de mantequilla clarificada, las recetas chinas nunca llevan

leche, crema ni queso y la grasa básica de la cocina es la manteca de cerdo o el aceite vegetal.

La mayoría de los chinos adultos experimentan un gran desagrado por la leche (aunque en los

últimos años el helado ha ganado popularidad). ¿Por qué los indios aman la leche y los chinos

la odian?

145



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Una  explicación  de  la  aversión  de  los  chinos  por  la  leche  consiste  en  que  son

fisiológicamente «alérgicos» a ella. Los chinos adultos que beben cantidades de leche sufren,

por lo general, terribles calambres y diarrea. En realidad, la causa no es una alergia sino una

deficiencia hereditaria de la capacidad de los intestinos para elaborar la enzima lactasa. Esta

enzima debe estar presente si el cuerpo ha de digerir la lactosa, el azúcar predominante que se

encuentra  en  la  leche.  Entre  el  70  y  el  100 por  ciento  de  los  chinos  adultos  sufren  una

deficiencia de lactasa. El problema de esta explicación consiste en que muchos indios —entre

el 24 y el 100 por ciento, según la región— también tienen una deficiencia de lactasa. Y lo

mismo le ocurre a la mayoría de las poblaciones humanas, con excepción de los europeos y

sus  descendientes  americanos.  Además,  todas  las  consecuencias  desagradables  de  la

deficiencia de lactasa pueden evitarse fácilmente si se bebe leche en pequeñas cantidades o si

se la consume bajo cualquiera de sus diversas formas agrias o fermentadas como el yogur o el

queso,  en las que la lactosa se descompone en azúcares menos complejos.  En síntesis,  la

deficiencia de lactasa sólo es una barrera para la ingestión de grandes cantidades de leche al

estilo norteamericano. Esto no puede explicar la aversión a la mantequilla, la crema agria, el

queso y el yogur que están llamativamente ausentes de la cocina china.

En la comparación de los ecosistemas chino e indio sobresale la ausencia virtual de la

vaca como animal de granja en China. El autorizado estudio de John Lasson Buck sobre la

agricultura china precomunista demostró que, en el norte de China, había por promedio 0,05

bueyes pero menos de 0,005 vacas por granja. Esto demuestra una proporción por sexo del

ganado de más de 1.000 machos por 100 hembras en comparación con una proporción de

entre 210:100 y 150:100 para la llanura central del Ganges y de 130:100 para toda la India.

Esta diferencia refleja el hecho de que la vaca prácticamente no juega ningún papel en la

economía doméstica del norte de China con excepción del de producir bueyes, lo cual explica

al menos uno de los aspectos del desagrado que los chinos sienten por la leche: no había vacas

alrededor de la aldea típica del norte de China. Si no hay vacas, no hay leche; si no hay leche

no existe la posibilidad de gustar de los productos lácteos.

La imagen del ganado en la India siempre se caracterizó por considerables variaciones

regionales en el empleo de grandes animales de tiro y carga. En las provincias norte-centrales

y nororientales, la suma de todos los caballos, los asnos y las mulas era casi equivalente al

número de ganado vacuno. Esto contrasta con los estados de Uttar Pradesh, Bihar y Bengala

Occidental, en el valle del Ganges, donde los caballos, los asnos y las muías se encuentran en

cantidades insignificantes.

146



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Sin  embargo,  la  mayor  diferencia  entre  las  situaciones  china  e  india  con respecto  al

ganado reside en la enorme cantidad de cerdos en China y en la ausencia virtual de éstos en la

mayor parte de la llanura del Ganges. Buck calculó que, por promedio, cada granja del norte

de China contaba con 0,52 cerdos.  G, F. Sprague,  miembro de una reciente  delegación a

China  del  Departamento  de  Agronomía  de  la  Universidad  de  Illinois,  calcula  que  China

produjo entre  250 y 260 millones  de  cerdos  en  1972.  Esta  cifra  es  más  de  cuatro  veces

superior  a  la  cantidad  producida  por  Estados  Unidos,  «nación  que  destaca  por  su  gran

producción  porcina».  Si  los  chinos  produjeran  estos  animales  del  mismo  modo  que  se

producen en Estados Unidos, agrega Sprague, «representarían una grave disminución de la

provisión  alimenticia  disponible».  Pero  existen  pocas  semejanzas  entre  las  producciones

realizadas en ambos países. En Estados Unidos, la producción porcina depende de alimentar a

los animales con maíz, carne de soja, suplementos vitamínicos y minerales y antibióticos. En

China, los cerdos son principalmente criados como empresa familiar y, al igual que las vacas

en  la  India,  «se  alimentan  de  desperdicios  no  adecuados  para  la  alimentación  humana;

desperdicios vegetales, cascos de arroz molidos y fermentados, batatas, restos de semillas de

soja, jacintos de agua, etcétera». Así como las vacas indias son valiosas por su abono, los

cerdos chinos son valiosos «casi tanto por su abono como por su carne». En síntesis, para los

chinos el cerdo fue, y es, el principal animal de la aldea que se alimenta de desperdicios. Les

suministraba suplementos cruciales de grasas y proteínas y el tan necesario fertilizante del

mismo modo que los indios extraían estos elementos del animal carroñero de sus aldeas, la

vaca. Con una gran diferencia: puesto que el cerdo no puede ordeñarse, es necesario comerlo

si ha de servir como fuente de grasa y de proteínas dietéticas. Esto significa que mientras el

cerdo ocupara el puesto de carroñero de la aldea, los chinos jamás aceptarían una religión

como la islámica, que prohíbe específicamente el consumo de cerdos.

¿Por qué los chinos adoptaron al cerdo como carroñero de la aldea en tanto los indios

adoptaron la vaca? Probablemente había varios factores en juego. En primer lugar, la llanura

del Ganges es un hábitat menos favorable que la Cuenca del Río Amarillo para la cría de

cerdos.  El  intenso calor  primaveral  y  las  repetidas  sequías a  las  que se han adaptado las

variedades de ganado vacuno cebú convierten en una inversión arriesgada la cría del cerdo

amante de la humedad. En Uttar Pradesh, el más importante estado productor de alimentos de

la India, el 88 por ciento de las precipitaciones tienen lugar en cuatro meses, en tanto las

medias máximas de temperaturas diurnas en mayo y junio superan con mucho los 37 grados

centígrados. Por otro lado, el norte de China tiene primaveras frescas, veranos moderados y

carece de una pronunciada estación seca.

147



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Otro factor importante es la relativa disponibilidad de tierras de pastoreo en las que se

puedan criar animales de tracción.  A diferencia de la India, China cuenta con una extensa

superficie que se adecua al pastoreo de animales de tracción y que no puede utilizarse para el

cultivo de cosechas alimentarias. En China, sólo el 11 por ciento de la superficie total está

cultivado, en tanto en la India casi el 50 por ciento de la superficie total corresponde a tierras

de  cultivo.  Según  Buck,  la  región  de  trigo  de  primavera  del  norte  de  China  contiene

«considerables tierras públicas de pastoreo en las que las bajas precipitaciones y la topografía

accidentada vuelven difícil el cultivo». En contraste, menos del 2 por ciento de la superficie

total de tierras de cultivo de la llanura central del Ganges son pastos permanentes o tierras de

apacentamiento. Por este motivo en la India la reproducción del animal básico de tracción

debía realizarse en zonas que ya estaban fuertemente pobladas por seres humanos, en zonas

que carecían de tierras no cultivables adecuadas para el forraje. En consecuencia, el animal de

tracción tenía que ser principalmente alimentado con desperdicios como los que dispone el

carroñero de la aldea. En resumen, el animal de tracción y el carroñero debían ser el mismo. Y

debía  ser  ganado vacuno porque ni  los caballos,  ni  los  asnos,  ni  las  mulas  podían rendir

satisfactoriamente bajo el calor abrasador y la aridez del clima monzónico, al tiempo que el

búfalo de agua era inútil para los granjeros que carecían de irrigación.

Tal vez el mejor modo de ver el tratamiento de los animales en la India en contraposición

con el de China sea en términos de las diversas fases de un único y gran proceso convergente

de intensificación.  Ni China ni la India podían permitirse  la explotación a gran escala de

animales  principalmente  por  su  carne  o  por  los  productos  lácteos  debido  a  las  enormes

densidades  de  población  humana  y  a  las  graves  pérdidas  calóricas  vinculadas  con  la

alimentación  de  animales  cumplida  en  tierras  cultivables.  En  China  precomunista,  la

población rural vivía de una dieta que obtenía el 97,7 por ciento de su ración de calorías de los

alimentos vegetales y sólo el 2,3 por ciento de productos animales, principalmente de cerdo.

Las especies principalmente utilizadas como animales de tiro rara vez se comían en la China

rural, del mismo modo que rara vez se comían en la India. Entonces, ¿por qué la carne de vaca

no se prohibió mediante un tabú religioso?

En realidad,  ese tabú existía  en algunas regiones.  Nada menos  que una autoridad tan

destacada  como Mao Tse-tung hizo las siguientes  observaciones  cuando se encontraba en

Hunan:

Para los campesinos, los bueyes de tiro son un tesoro. Y es prácticamente

un principio religioso que «Aquéllos que matan ganado vacuno en esta vida se

convertirán  en  ganado  vacuno  en  la  próxima»;  nunca  se  debe  matar  a  los

148



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

bueyes de tiro. Antes de llegar al poder, los campesinos no tenían ningún medio

de evitar la matanza del ganado vacuno, salvo el tabú religioso.

Y T. H. Shen escribe:

La matanza de ganado vacuno por su carne va contra la religión china.

Únicamente cerca de las grandes ciudades se mata algo de ganado vacuno para

suministrar carne, pero sólo se hace cuando ya no es necesario en las granjas.

Aunque  tanto  China  como  la  India  han  sufrido  las  consecuencias  de  milenios  de

intensificación,  el  proceso parece llevado a un extremo mayor  en la India.  La agricultura

china es más eficaz que la india principalmente a causa de la superficie mayor cultivada bajo

el sistema de irrigación: el 40 por ciento de las tierras de labrantío en relación con el 23 por

ciento de las tierras de labrantío indias. En consecuencia, la producción media por acre de

arroz en China alcanza el doble que en la India. Dada la disponibilidad del cerdo, el asno, la

mula  y  el  caballo  y  los  factores  topográficos  y  climáticos  de  producción,  en  China  la

intensificación no alcanzó niveles que exigieran la prohibición total de la matanza de animales

por su carne. En vez de ordeñar a sus animales de tracción, los chinos mataban a sus cerdos.

Aceptaron un poco menos de proteínas animales en forma de carne que las que podrían haber

obtenido en forma de leche si hubiesen empleado la vaca en lugar del cerdo como animal

carroñero.

Tanto los hindúes como los occidentales ven en los tabúes sobre la ingestión de carne en

la India un triunfo de la moral con relación al apetito. Es una peligrosa interpretación errónea

de los procesos culturales. El vegetarianismo hindú no fue una victoria del espíritu sobre la

materia sino de las fuerzas reproductoras sobre las productivas. El mismo proceso material

que fomentó la difusión de las religiones generosas en Occidente, el fin del sacrificio animal y

de los festines redistributivos y la prohibición de la carne de especies domésticas como el

cerdo, el caballo y el asno, condujeron inexorablemente a la India en dirección a religiones

que condenaban la ingestión de todo tipo de carne animal. Esto no ocurrió debido a que la

espiritualidad de la India superaba la espiritualidad de otras regiones; más bien, en la India, la

intensificación de la producción, el agotamiento de los recursos naturales y el aumento de la

densidad de población fueron empujados mucho más allá de los límites de crecimientos que

en cualquier otra región del mundo preindustrial, con excepción del Valle de México.

149



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

13

LA TRAMPA HIDRÁULICA

En los  cuatro  mil  años  transcurridos  entre  la  aparición  de  los  primeros  estados  y  el

comienzo de la era cristiana, la población mundial se elevó de aproximadamente 87 millones

a 225 millones de habitantes. Prácticamente los cuatro quintos del nuevo total vivieron bajo el

dominio de los imperios Romano, Chino (de la dinastía Han) e Indio (de la dinastía gupta).

Este total mundial oculta el hecho de que la densidad de población de las áreas centrales no

continuó  creciendo  sin  control  durante  ese  período  de  cuatro  mil  años.  La  historia

demográfica  de  los  primeros  imperios  no  apoya  la  burda  idea  malthusiana  de  que  el

crecimiento de la población humana es una tendencia histórica omnipresente. En los antiguos

imperios,  las  poblaciones  estacionarias  fueron  la  regla,  lo  mismo  que  durante  la  era

paleolítica. Había un límite en cuanto al número de personas y animales que podían contener

los grandes valles ribereños de Egipto, la Mesopotamia, la India y China. Después de alcanzar

la  etapa  del  vegetarianismo  funcional,  la  densidad  de  población  permanecía  constante  o

incluso disminuía. Naturalmente, fuera de las áreas centrales, la población continuó creciendo

a  medida  que  cobraban  existencia  imperios  más  grandes  y  más  estados  secundarios.  Las

regiones centrales parecen haber alcanzado, una por una, su límite ecológico de crecimiento.

Según Kingsley Davis, la población total de la India se había estabilizado hacia el año

300 antes de nuestra era y no comenzó a expandirse nuevamente hasta el siglo dieciocho. Karl

Butzer calcula que en Egipto, la población del Valle del Nilo se cuadruplicó entre el 4000 y el

2500 antes de nuestra era, el punto culminante del período de la historia egipcia conocido

como Antiguo Imperio.  Luego permaneció  prácticamente  estacionaria  durante  más  de mil

años. En el 1250 antes de nuestra era alcanzó un nuevo nivel, que sólo era 1,6 veces superior a

la cifra del Antiguo Imperio, y poco antes del comienzo del período greco-romano descendió

una vez más al nivel del Antiguo Imperio. Bajo la dominación romana, volvió a alcanzar un

punto apenas superior al doble del correspondiente al Antiguo Imperio,  pero a finales del

Imperio Romano, en el 500 antes de nuestra era, habla caído por debajo de la cifra que tenía

tres mil años antes. Nuestra mejor información proviene de China, donde pueden consultarse

censos  que  cubren  un  período  de  más  de  dos  mil  años.  El  autorizado  estudio  de  Hans

Bielenstein  evidencia  que  en  el  período  desde  el  año  2  hasta  el  742  de  nuestra  era,  la

población total de China permaneció en el orden de los 50 millones de habitantes, con un

150



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

máximo  de  58  millones  y  un  mínimo  de  48  millones.  Más  significativo  aún,  hubo

pronunciadas  disminuciones  en  las  áreas  centrales  originales  de  la  dinastía  Han.  La  gran

planicie  del  Río  Amarillo,  por  ejemplo,  contaba  con  una  población  de  35  millones  de

habitantes en el año 2, población que descendió a 25 millones en el año 140, ascendió a 31

millones  en  el  609  y  volvió  a  disminuir  a  23  millones  en  el  año  742.  Descontados  los

aumentos  producidos  por  la  conquista  de  nuevos  territorios,  la  tasa  de  crecimiento

demográfico de China permaneció cerca del cero durante la mayor parte de dos milenios.

(Después  del  año  1450,  la  introducción  de  nuevas  variedades  de  arroz,  boniatos  y  maíz

indoamericano hicieron posible que los métodos agrícolas chinos sustentaran a poblaciones

más densas que en períodos anteriores.)

Siglo tras  siglo,  el  nivel  de  vida de China,  norte  de la  India,  Mesopotamia  y Egipto

permanecieron levemente por encima o por debajo de lo que podría llamarse el umbral de la

pauperización.  Cuando la  densidad  de  población  de  una  región  específica  se  acrecentaba

demasiado, los niveles de vida caían debajo del umbral. Este fenómeno condujo a guerras,

hambres  y mengua de la población.  Con densidades  más bajas,  el  nivel  de vida volvía  a

ascender hasta un punto apenas superior al promedio a largo plazo.

Los observadores occidentales siempre se han sorprendido por la naturaleza estática o

«estacionaria»  de  estos  antiguos  sistemas  dinásticos.  Los  faraones  y  los  emperadores  se

sucedían década tras década, las dinastías se encumbraban y caían; no obstante, la vida de los

culís, labradores y labriegos continuaba como de costumbre, sólo un punto por encima de la

mera subsistencia. Los antiguos imperios eran conejeras llenas de campesinos analfabetos que

se afanaban de sol a sol, sólo para obtener dietas vegetarianas deficientes en proteínas. Vivían

poco mejor  que sus  bueyes  y no estaban menos  sujetos  que éstos a  las  órdenes  de seres

superiores que sabían escribir y que tenían el privilegio de manufacturar y utilizar armas de

guerra  y  coacción.  El  hecho  de  que  sociedades  que  proporcionaban  tan  magras

compensaciones resistieran miles de años —más que cualquier otro sistema con categoría de

estado en la historia  del mundo— es un inexorable recordatorio de que en las cuestiones

humanas no hay nada inherente que asegure el progreso material y moral.

Cada uno de los antiguos imperios desarrolló su propio modelo integrado de vida social.

Desde la cocina hasta los estudios artísticos, cada uno de ellos era un universo en sí mismo. A

pesar de todas sus diferencias,  la  antigua China,  la  India,  Mesopotamia y Egipto poseían

sistemas  fundamentalmente  similares  de  economía  política.  Cada  uno  tenía  una  clase  de

burócratas altamente centralizada y despóticos señores hereditarios que se atribuían mandatos

celestiales o de los que se decía que eran dioses. Excelentes redes de carreteras, ríos y canales

151



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mantenidos  por  el  gobierno  unían  cada  caserío  y  cada  aldea  con centros  administrativos

provinciales y nacionales. Cada aldea contaba como mínimo con una persona importante que

servía de vínculo entre la aldea y la administración central. Las líneas de fuerza política sólo

corrían  en  una  dirección:  de  arriba  hacia  abajo.  Mientras  los  campesinos  podían  a  veces

poseer  su  tierra,  como  en  China,  la  burocracia  se  inclinaba  por  considerar  la  propiedad

privada  como  un don del  estado.  Las  prioridades  de  producción  se  establecían  mediante

políticas  tributarias  estatales  y  convocatorias  de  aldeanos  y  aldeanas  para  trabajar  en

proyectos  de  construcción  promovidos  por  el  estado.  El  estado  era  «más  fuerte  que  la

sociedad». Su derecho a recaudar contribuciones, confiscar materiales y reclutar mano de obra

era prácticamente ilimitado. Celebraba censos sistemáticos, aldea por aldea, para determinar

la  fuerza  de  trabajo  disponible  y  la  base  de  los  gravámenes  a  los  ingresos.  Desplegaba

ejércitos de trabajadores, semejantes a ejércitos de hormigas, dónde y cuándo los señores del

reino  decretaban y emprendían  la  construcción  de tumbas,  pirámides,  obras  de  defensa y

palacios cuyas dimensiones son asombrosas, incluso de acuerdo con las pautas industriales

modernas. En Egipto se necesitó el empleo temporal de cien mil hombres robustos para llevar

a  la  práctica  los  monumentales  proyectos  del  Antiguo  Imperio;  una  fuerza  de  trabajo  de

ochenta y cuatro mil hombres empleados ochenta días anuales, trabajaron durante veinte años

para construir  la Gran Pirámide de Keops. En China,  la construcción de la Gran Muralla

requirió un millón de trabajadores a la vez; otro millón trabajaba en el Gran Canal; más de

dos millones se dedicaban mensualmente a la construcción de la capital oriental de la dinastía

Sui y el palacio imperial, durante el reinado del emperador Yang (604 a 617 de nuestra era).

A pesar del desarrollo de filosofías y religiones en defensa de la justicia y la misericordia,

los gobernantes de estos vastos reinos con frecuencia debían apoyarse en la intimidación, la

fuerza y el terror liso y llano para mantener la ley y el orden. Se exigía de los inferiores una

sumisión total y el símbolo supremo de dicho sometimiento era la obligación de postrarse y

humillarse en presencia del poderoso. En China, el plebeyo tenía que hacer una reverencia:

hincarse de rodillas, caer hacia adelante, tocar el suelo con la cabeza y besar el polvo. En la

India de los hindúes, los plebeyos abrazaban los pies del soberano. En el Egipto faraónico, los

subordinados se arrastraban con el vientre contra el suelo. En todos estos imperios antiguos

existían despiadados sistemas para echar y castigar a los desobedientes. Los espías mantenían

informados a los gobernantes acerca de los perturbadores potenciales. Los castigos iban desde

los golpes hasta la muerte con tortura. En Egipto, los recaudadores de impuestos golpeaban a

los  campesinos  recalcitrantes  y  los  arrojaban,  atados  de  pies  y  manos,  a  las  zanjas  de

irrigación; los capataces de todos los proyectos estatales llevaban consigo porras y látigos. En

152



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

la antigua India, los magistrados condenaban a los desobedientes a dieciocho tipos distintos

de  tortura,  incluyendo  golpes  en  las  plantas  de  los  pies,  colgamiento  por  los  tobillos  y

quemaduras en las articulaciones de los dedos: en el caso de delitos leves, se cambiaba el

castigo  diariamente  durante  dieciocho  días  seguidos;  en  el  caso  de  ofensas  graves,

sentenciaban  al  condenado a recibir  las  dieciocho variedades  el  mismo día.  En China,  el

emperador castigaba a los que expresaban opiniones imprudentes haciéndolos castrar en una

mazmorra.

Estos antiguos imperios compartían otra característica: cada uno de ellos era lo que el

gran historiador institucional Karl Wittfogel ha designado como «sociedad hidráulica». Cada

uno de ellos se desarrolló en medio de planicies áridas o semiáridas y valles alimentados por

grandes ríos. Mediante presas, canales, control de las corrientes y proyectos de desagüe, los

funcionarios desviaban el agua de estos ríos y la enviaban a las tierras de los campesinos. El

agua  era  el  factor  más  importante  de  la  producción.  Cuando  se  aplicaba  en  cantidades

regulares y copiosas, se obtenían elevados rendimientos por acre y por caloría de esfuerzo.

Entre los eruditos modernos, Wittfogel ha hecho todo lo posible por explicar la relación

existente  entre  la  producción  hidráulica  y  la  aparición  de  inmutables  despotismos  de

administración agrícola. Mi propio criterio acerca de esa relación se inspira principalmente en

Wittfogel, aunque no coincide exactamente con su formulación. Considero que la agricultura

hidráulica  preindustrial  condujo,  constantemente,  a  la  evolución  de  burocracias  agro-

administrativas sumamente despóticas en virtud de que la expansión y la intensificación de la

agricultura  hidráulica  —en  sí  misma  una  consecuencia  de  las  presiones  reproductoras—

dependía especialmente de los proyectos de construcción masiva que, a falta de máquinas,

sólo  podían  ser  llevados  a  cabo  por  ejércitos  de  trabajadores  semejantes  a  ejércitos  de

hormigas. Cuanto más caudaloso el río, mayor el potencial de producción alimenticia de la

región que recorría. Pero cuanto más caudaloso era el río, mayores eran los problemas de

utilización de su potencial. Por un lado, el estado emprendía la construcción de extensas redes

de canales afluentes y de desviación, acequias y compuertas para asegurarse de que hubiera

agua suficiente en el momento adecuado; por otra parte, el estado asumía la construcción de

presas, diques y zanjas de desagüe con el propósito de evitar los perjudiciales efectos de un

exceso  de  agua  en  un  mismo  momento.  La  escala  de  las  actividades  en  cuestión  exigió

modificar, literalmente, la faz de la tierra: el traslado de montañas, la reforma de márgenes de

ríos,  la  excavación  de  nuevos  cauces.  El  reclutamiento,  la  coordinación,  la  dirección,  la

alimentación y el  albergue de las brigadas de trabajadores necesarios para estas empresas

monumentales sólo pueden haberse cumplido a través de equipos obedientes a unos pocos

153



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

líderes poderosos que perseguían un único plan magistral.  De ahí que cuanto más grandes

fueran las redes y las instalaciones hidráulicas, mayor era la productividad total del sistema y

la tendencia de la jerarquía agro-administrativa a convertirse en subordinada de una persona

inmensamente poderosa que se hallaba en la cumbre.

La  peculiar  capacidad  de  las  sociedades  hidráulicas  para  restablecerse  a  pesar  de

frecuentes trastornos del orden dinástico y repetidas conquistas de invasores bárbaros, surge

del  interjuego entre  sus  estructuras  políticas  y su básica  adaptación  ecológica.  Aunque la

concentración de la totalidad del poder en el soberano absoluto y su familia significaba que

todas las líneas de fuerza política corrían en una sola dirección, el tamaño y la complejidad

del  aparato estatal  daba a los altos  funcionarios  y a los burócratas  de menor categoría  la

oportunidad de satisfacer sus propias ambiciones a expensas del pueblo que se encontraba

sometido a ellos. A pesar del valor adjudicado por el sensato gobernante a la moderación y la

justicia, la burocracia tendía a crecer a expensas del bienestar del campesinado. La corrupción

solía aumentar en progresión geométrica en relación con el número de años que una dinastía

permanecía  en  el  poder.  Al  poco  tiempo  se  descuidaban  las  obras  públicas,  los  diques

comenzaban a rezumar, los canales se llenaban de sedimentos y la producción disminuía. La

simple incompetencia,  el error humano y los desastres naturales se sumaban a las fuerzas

subversivas en marcha. En consecuencia, la dinastía reinante podía descubrir una y otra vez

que  ya  no  era  capaz  de  proteger  y  sustentar  a  las  masas  campesinas.  Desgarrada  por  la

discordia, se volvía vulnerable a los «bárbaros» del otro lado de sus límites, a los ejércitos de

imperios vecinos o a su propio pueblo en rebeldía. Entonces la dinastía se derrumbaba. Esto

ocurrió repetidas veces en la historia de Egipto,  Mesopotamia,  la India y China. Pero los

nuevos dirigentes  —fuesen enemigos internos  o externos— sólo tenían  una posibilidad si

deseaban  disfrutar  de  la  riqueza  del  imperio:  reparar  los  diques,  limpiar  los  canales,

reconstruir las presas y restaurar el modo de producción hidráulica. Así comenzaba un nuevo

ciclo.  Se  acrecentaba  la  producción,  el  campesinado  depauperizado  rebajaba  su  tasa  de

infanticidio y aborto y volvía a aumentar la densidad de población. Pero a medida que crecía

la densidad disminuía la productividad y los funcionarios corruptos se volvían cada vez más

inmoderados en el intento de llenar sus bolsillos. Finalmente, a medida que los campesinos

volvían a deslizarse en la pobreza, se desataba una vez más la lucha por el control dinástico.

Tal  como  ha  insistido  Wittfogel,  el  meollo  de  la  teoría  hidráulica  fue  anticipado  por

Carlos Marx en una serie de obras que fueron encubiertas o ignoradas por Lenin y Stalin.

Marx atribuyó las peculiares economías políticas de la India y de China a lo que llamó

«modo de producción asiático» y observó:

154



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Habitualmente  en  Asia  sólo  hubo,  desde  tiempos  inmemoriales,  tres

departamentos de gobierno: el de Finanzas o saqueo del interior, el de Guerra o

saqueo del exterior y, por último, el de Obras Públicas. En Egipto y la India,

Mesopotamia, Persia, etc., se aprovecha un alto nivel de canales de irrigación

tributarios.  Esta primordial  necesidad de un uso económico y común de las

aguas... necesitaba, en el Oriente donde la civilización era demasiado deficiente

y  la  extensión  territorial  demasiado  vasta  para  dar  vida  a  asociaciones

voluntarias, la intervención de los poderes centralizadores del gobierno.

Una de las razones por las que bajo Lenin y Stalin se desacreditó este esquema marxista

de la evolución del mundo, es su implicación de que el comunismo de estado o la «dictadura

del  proletariado»  pueden  no  ser,  de  hecho,  más  que  una  forma  nueva  y  más  altamente

desarrollada  de  despotismo  administrativo  erigido  sobre  una  base  industrial  en  lugar  de

agrícola. Otra de las razones consiste en que Marx se refirió a las sociedades asiáticas como

«estancadas» o «estacionarias» y no veía ninguna perspectiva de posterior evolución a través

de procesos puramente internos. Esto está reñido con otros aspectos de las teorías de Marx,

porque éste sostuvo que las contradicciones de la sociedad daban lugar a la lucha de clases y

que esta lucha constituía la clave para comprender toda la historia. Las sociedades hidráulicas

tuvieron abundantes contradicciones y luchas de clases, pero parecen haber sido notablemente

resistentes al cambio fundamental.

Algunos críticos de la teoría hidráulica afirman que las características burocráticas de los

antiguos imperios ya existían antes de que las redes de irrigación y los proyectos de control

fluvial  hubieran  alcanzado  la  etapa  que  exige  un  cuantioso  número  de  trabajadores  y  el

control  centralizado.  Por  ejemplo,  Robert  McC.  Adams,  de  la  Universidad  de  Chicago,

sostiene que en los albores de la Mesopotamia dinástica «la irrigación, en general, se realizaba

en pequeña escala, lo que suponía una mínima alteración del régimen hidráulico natural y sólo

la construcción de canales afluentes en pequeña escala» y, en consecuencia, «no hay nada que

sugiera  que  el  crecimiento  de  la  autoridad  dinástica  en  el  sur  de  Mesopotamia  estuviera

vinculado a los requerimientos administrativos de un importante sistema de canales». A modo

de refutación, señalaré que la teoría de Wittfogel no se refiere al origen del estado sino al

origen de la naturaleza altamente despótica y perdurable de determinados tipos de sistemas

imperiales estatales. Adams no niega que durante la madurez de los imperios mesopotámicos,

la construcción y la administración de colosales empresas hidráulicas fue una preocupación

constante  y  sobresaliente  de  los  cuadros  agro-administrativos  altamente  centralizados.  La

historia dinástica de Mesopotamia confirma plenamente la aseveración básica de Wittfogel en

155



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

el  sentido  de  que  a  medida  que  aumentaba  el  alcance  y  la  complejidad  de  las  zonas

hidráulicas, se incrementaba la «intervención del poder centralizador del gobierno».

En tiempos recientes, Karl Butzer rechazó la aplicabilidad de la teoría de Wittfogel a las

características hidráulicas y administrativas del antiguo Egipto. Al igual que Adams, Butzer

afirma que ya se había alcanzado la etapa dinástica antes de que se produjeran inversiones en

gran escala en la construcción hidráulica. Pero parece llegar aún más lejos al insistir en que

«la competencia por el agua nunca fue un problema excepto a nivel local», en que «no existen

testimonios  de un aparato  burocrático  centralizado  que sirviera  como administrador  de la

irrigación a nivel nacional, regional o local», y finalmente en que «los problemas ecológicos

se manejaban a nivel local».

Butzer atribuye la naturaleza permanentemente descentralizada del sistema de irrigación

del Egipto dinástico al hecho de que las tierras regadas por el Nilo se dividen en una serie de

cuencas naturales que se llenan sucesivamente cuando el río crece y desborda los diques de su

canal principal. Antes de la construcción de la presa de Asuán —en los años sesenta— a todo

lo ancho del canal principal y las tierras anegables, no existía la posibilidad de que las zonas

de aguas arriba interrumpieran el curso de las aguas hacia las zonas más bajas, como ocurría

en Mesopotamia. Según Butzer, las construcciones artificiales se hacían en pequeña escala y

consistían, principalmente, en intentos por fortalecer y ampliar las presas y diques naturales

preexistentes que separaban a las cuencas entre sí y, del río, a cada una de éstas.

La crítica que hace Butzer a la teoría de Wittfogel se contradice en muchos de los datos

proporcionados  por  el  propio  Butzer.  Parece  que  éste  no  ha  comprendido  lo  que  dijo

Wittfogel. Por ejemplo, la cabeza de la maza del rey Escorpión representa a un gobernante

predinástico,  del  año  3100  anterior  a  nuestra  era,  abriendo  una  presa  o  iniciando  la

construcción de un canal.  Butzer acepta ésta y otras pruebas como indicativos de que «la

irrigación artificial, incluyendo la inundación deliberada y el desagüe mediante compuertas, y

la contención de las aguas por medio de diques longitudinales y transversales, fue establecida

por  la  primera  dinastía».  También  reconoce  que  el  gobierno  central  dedicado  a  vastos

proyectos  hidráulicos  a  partir  del  Imperio  Medio  (2000  antes  de  nuestra  era)  aspiraba  a

regular el nivel del lago El Fayum y a drenar grandes porciones de la región del delta, aunque

considera que estas empresas monumentales son excepciones y, en consecuencia, carecen de

significado para la comprensión de la organización política dinástica. Asimismo, a pesar de su

afirmación de que los funcionarios locales podían regular y administrar la distribución de las

aguas, describe formidables requerimientos técnicos:

156



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

conversión de las presas naturales en diques artificiales de mayor altura y

más potentes;  ampliación y dragado de canales  naturales  desbordantes  y de

desvío; bloqueo de canales naturales de acumulación o de desagüe, mediante

presas de tierra y compuertas; subdivisión de la cuenca desbordable mediante

presas, en unidades manejables, en parte con propósitos concretos; control del

acceso de las aguas y de su retención en las subunidades de la cuenca mediante

interrupciones provisionales de las presas y los diques, o por medio de una red

de canales cortos y compuertas de mampostería.

Butzer admite que con frecuencia estas operaciones requerían «el trabajo conjunto de la

totalidad de la población rural sana de una unidad de cuenca», pero supuestamente de una sola

unidad por vez. Esta conclusión es evidentemente falsa, dado que cada «unidad de cuenca»

estaba compuesta como mínimo por dos núcleos: uno río arriba y otro aguas abajo. En las

aguas altas, el fracaso en mantener en correctas condiciones las presas entre una y otra cuenca

y los canales de retomo de desagüe, podía dar por resultado la inundación descontrolada de la

cuenca de aguas abajo. Cuando la crecida del Nilo era más abundante que de costumbre, la

ruptura de una presa de aguas arriba podía amenazar  no sólo a la cuenca adyacente,  sino

también a  la  subsiguiente,  dado que la  presión descontrolada podía arrasar fácilmente  las

presas existentes entre una y otra cuenca. La necesidad de coordinar la respuesta de varias

cuencas  era  igualmente  forzosa  cuando  el  Nilo  no  se  desbordaba  y  la  cantidad  de  agua

desviada por las cuencas de río arriba afectaba el caudal que llegaba a las de aguas abajo. El

mismo  Butzer  describe  un  tétrico  panorama  de  «hambre...  pobreza...  entierros  en  masa...

cadáveres en descomposición... suicidio... canibalismo... anarquía... gran confusión... guerra

civil...  pillajes  en  masa...  bandas  errantes  de  merodeadores...  y  también  saqueos  de

cementerios» como resultado de la ausencia de la inundación anual. Aunque había ocasiones

en que los puntos extremos eran tan altos o tan bajos que ningún poder terrenal podía prestar

ayuda, sin duda alguna un gobierno capaz de poner a cien mil hombres a construir montañas

artificiales  con bloques  de piedra  en el  desierto,  no ahorraría  esfuerzos  en el  intento  por

moderar el efecto de un exceso o una escasez de agua en condiciones de emergencia.

Como en muchos otros procesos naturales y culturales a largo plazo, las condiciones de

urgencia, o extremas, promovieron la adaptación política al modo de producción hidráulico.

En China como en Egipto, cuando las instalaciones de irrigación y control fluvial funcionaban

adecuadamente,  la  agricultura  de  irrigación  podía  florecer  sin  necesidad  de  un  gobierno

altamente  centralizado.  Pero  cuando  las  grandes  presas  y  diques  de  los  ríos  principales

estaban amenazados por inundaciones o seísmos, sólo una administración central podía reunir

157



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

recursos y mano de obra a escala suficiente. Durante el período Han, por ejemplo, la densidad

de población era más elevada en la gran planicie del Río Amarillo, en las provincias de Shan-

Si y Ho-Nan. El Río Amarillo desbordaba periódicamente sus márgenes e inundaba enormes

áreas de la llanura. Con el fin de evitar estos desastres, el gobierno central  supervisaba la

construcción  de  presas  y  diques.  Esto  tuvo  el  efecto  de  aumentar  la  cantidad  de  agua

embalsada y de elevar su nivel durante las estaciones de crecida, incrementando los daños que

el río podía provocar cuando desbordaba sus contenciones. En el año 132 antes de nuestra era,

el río rompió los diques, inundó dieciséis distritos y abrió un nuevo brazo en el llano. Decenas

de  millones  de campesinos  se vieron perjudicados.  La  brecha  permaneció  abierta  durante

veintitrés años, hasta que el emperador Wu-ti visitó personalmente la escena y personalmente

supervisó su reparación. En el siglo II de nuestra era se produjo otra brecha cerca del mismo

punto, pero entonces todo el río modificó su curso y encontró un nuevo camino al mar, a cien

millas de distancia de su anterior desembocadura. La reparación volvió a demorarse, esta vez

durante varias décadas.

Estos  hechos  permiten  llegar  a  dos  conclusiones.  En  primer  lugar,  ningún  esfuerzo

realizado  en  una  aldea,  en un distrito,  o  incluso  a  nivel  provincial  era  suficiente  para  la

enormidad de la tarea, de lo contrario no habrían transcurrido tantos años entre la rotura y la

reparación. En segundo lugar, cualquiera que poseyera los medios del control fluvial poseía,

literalmente,  los medios  de controlar  la  duración de la  vida y el  bienestar  de un extenso

número de personas.

Creo que el actual catálogo de descubrimientos hechos por los arqueólogos ha favorecido

constantemente la teoría hidráulica. Cuando se formuló por primera vez dicha teoría, no se

conocía casi nada acerca de las condiciones que habían dado lugar a los estados e imperios

agro-administrativos del Nuevo Mundo. Wittfogel estimuló el primer intento hecho por los

arqueólogos a finales de la década de los treinta para detectar la presencia de la irrigación

durante las etapas formativas de los estados nativos de América del Sur. Los recientes trabajos

de arqueólogos de las universidades de Columbia y de Harvard continúan apoyando el punto

de vista de que el crecimiento de las ciudades, estados y arquitecturas monumentales de las

culturas precolombinas de las montañas y la costa del Perú se produjo paso a paso, con un

aumento del tamaño y la complejidad de sus sistemas de irrigación. Como he demostrado en

un  capítulo  anterior,  la  agricultura  hidráulica  fue  la  fuente  básica  de  subsistencia  de

Teotihuacan y del reino caníbal de los aztecas.

De acuerdo con Wittfogel, la teoría hidráulica contiene amenazadores significados para

nuestra  propia  época.  En  tanto  rastrea  los  orígenes  de  la  forma  agro-administrativa  de

158



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

despotismo  en  condiciones  ecológicas  específicas,  acentúa  que  en  cuanto  aquélla  tuvo

existencia, se extendió por medio de la conquista mucho más allá de las semiáridas tierras

ribereñas.  Insiste,  por  ejemplo,  en  que  los  mongoles  trasplantaron  la  forma  agro-

administrativa de despotismo de China a Rusia, como consecuencia de la conquista mongólica

de Asia Central  y de la región oriental  de Europa.  En la Rusia zarista persistió el mismo

sistema de «despotismo oriental» hasta entrado el siglo XX. La revolución bolchevique y la

«dictadura del proletariado» leninista  no fueron, según Wittfogel,  medidas  pasajeras en el

camino  del  restablecimiento  de  libertades  que  los  seres  humanos  disfrutaban  antes  de  la

evolución del estado; condujeron, más bien, al restablecimiento de los poderes centralizadores

del gobierno y a un incremento de la tiranía  zarista  a través del desarrollo de medios  de

explotación y de control industrial. En cuanto a China, Wittfogel considera que la revolución

comunista es el restablecimiento del antiguo sistema imperial, la fundación de otra dinastía

después de un nuevo colapso y un breve interludio bajo control extranjero. En virtud de la

continua estructura agraria e hidráulica de la China moderna, entiendo que este análisis es

mucho  más  acertado  en  el  caso  de  China  que  en  el  de  Rusia,  donde  en  la  actualidad

predomina un modo de producción industrial.

En cualquiera de ambos casos, Wittfogel parece haber puesto en corto circuito el tipo de

análisis necesario para evaluar la auténtica naturaleza de la amenaza a la libertad en nuestros

días.  No creo que estemos amenazados por despóticas tradiciones que han adquirido vida

propia y que se transfieren de un modo de producción a otro o de un viejo sistema a otro. Lo

que me sugiere la teoría de Wittfogel es que cuando ciertos tipos de sistemas de producción de

nivel estatal experimentan una intensificación, pueden surgir formas despóticas de gobierno

capaces  de neutralizar  la  voluntad y la  inteligencia  humanas durante  miles  de años.  Esto

también supone que el momento conveniente para una elección consciente sólo puede tener

lugar durante la transición de un modo de producción a otro. Cuando una sociedad ya se ha

comprometido con una estrategia tecnológica y ecológica concreta para resolver el problema

de la disminución de la eficacia, es posible que durante largo tiempo no pueda hacerse nada

con respecto a las consecuencias de una elección poco inteligente.

159



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

14

EL ORIGEN DEL CAPITALISMO

La teoría hidráulica no sólo da una explicación de las extraordinarias convergencias entre

las instituciones sociales de Egipto, Mesopotamia, la India, China y el Perú incaico, sino que

abre prometedores caminos de investigación relativos al motivo de que el capitalismo y la

democracia parlamentaria evolucionaran en Europa antes de aparecer en ningún otro lugar del

mundo. Al norte de los Alpes —donde no corre el Nilo, ni el Indo, ni el Río Amarillo y donde

las nevadas invernales y las lluvias de primavera ofrecen suficiente humedad a los campos de

cultivos y pasturas— la población permaneció más dispersa que en las regiones hidráulicas.

Mucho tiempo después de que los valles de los grandes ríos estuvieran poblados de horizonte

a horizonte por asentamientos humanos, el norte de Europa representaba para el Mediterráneo

y el Oriente lo que más tarde América representaría para Europa: una frontera todavía cubierta

por selvas vírgenes. (Aunque la densidad de población era más alta que en la zona templada

de América del Norte, donde la ausencia de animales domesticados servía para retardar aún

más el crecimiento demográfico.)

La aparición  de los primeros  estados en el  norte  de Europa no fue provocada por  la

concentración de personas en un hábitat circunscrito. Fueron, todos ellos, estados secundarios

fundados para hacer frente a la amenaza militar de los imperios mediterráneos y para explotar

las posibilidades de comercio y saqueo que ofrecía la gran riqueza de Grecia y Roma. 

Aunque la  mayoría  de  los  eruditos  se  refiere  a  la  organización  política  de  los  galos,

francos,  teutones  y  britanos  de  la  Edad  del  Hierro  como  «caciquismo»,  se  trataba  de

sociedades que evidentemente habían atravesado el umbral de la categoría de estado. Debería

comparárselos con los estados feudales como los de los bunyoros más que con el caciquismo

redistributivo de los trobriandeses y de los cherokees. Hacia el año 500 antes de nuestra era, la

vida social de los pueblos de Europa se había vuelto sumamente estratificada. Al igual que los

invasores vedas del Valle del Indo, los francos, los galos, los teutones y los britanos estaban

divididos en tres castas hereditarias: una aristocracia jerárquica guerrera; un sacerdocio, los

druidas, a cuyo cargo estaban los rituales, los archivos y el cálculo del tiempo; y los plebeyos,

que vivían en aldeas agrícolas o en caseríos pastorales dispersos y formaban parte del dominio

de  un  jefe  local.  En  la  cumbre  de  la  sociedad  había  un  rey  guerrero  hereditario  o

semihereditario, que era miembro de una casa o linaje gobernante.

160



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Al mismo tiempo que el  rey y sus jefes guerreros intentaban conservar la  imagen de

pródiga  generosidad  característica  de  los  «grandes  hombres  redistribuidores»  igualitarios,

tenían en sus manos el monopolio de la posesión del equipo esencial para mantener la ley y el

orden, y para proseguir campañas militares. Los artículos sobre los que ejercían su monopolio

eran los carros de guerra,  caballos,  armaduras  y espadas  de hierro.  Los plebeyos  estaban

obligados a entregar regalos rituales de grano y ganado y a prestar servicios laborales cuando

eran convocados por los jefes o por el rey. Si sabían lo que les convenía, eran puntuales y

corteses en su respuesta a las demandas de sus señores, cazadores de cabezas. La sociedad

había superado el límite en el que los redistribuidores tenían que confiar en la generosidad

espontánea de sus seguidores, aunque todavía existían tierras forestales deshabitadas a las que

podían huir los plebeyos y los jefes descontentos si las «donaciones» se volvían demasiado

unilaterales.

Sin duda, no fue por falta de personalidades adecuadas por lo que los pequeños estados

del norte de Europa no evolucionaron hacia despotismos monolíticos. Las leyendas irlandesas

de Beowulf, las sagas nórdicas y La Ilíada de Homero están llenas de frustrados caciques, a

los  que  Marc  Blich  denominó  «pequeños  potentados  extravagantes».  A causa  de  haberse

lanzado violentamente a la  batalla,  saqueado ciudades  en medio  de aullidos  y sonidos de

trompetas,  asesinado  hombres  y  niños,  y  raptado  niñas  y  mujeres  en  carros  de  los  que

colgaban cabezas  recién  cortadas,  los  reyes  celtas  y  sus  jefes  adquirieron fama como las

figuras más crueles de la historia. Según palabras de Piggott, eran una pandilla jactanciosa,

grosera,  quisquillosa e inaguantable...  «cuyas  manos se crispaban en la empuñadura de la

espada ante la imaginada insinuación de un insulto... y se atusaban sus grasosos bigotes, que

eran una señal de nobleza».

Pero los reinos celtas siguieron siendo pequeños e inconexos. Los plebeyos pasaban de la

protección de un jefe a la de otro. Nuevas coaliciones de guerreros señalaban el surgimiento

de nuevas casas gobernantes y la caída de las anteriores. Fragmentos enteros de los reinos se

separaban de su tierra natal y emigraban en masa de una región a otra: los belgas a Britania,

los  helvecios  a  Suiza,  los  cimbros,  los  teutones  y  los  ambronos  a  Galia,  y  los  escitas  a

Transilvania.  Los  romanos  consolidaron  estos  reinos  feudales  inconexos  y  móviles  en

provincias  imperiales,  construyeron  los  primeros  grandes  edificios  de  mampostería  y  los

primeros caminos transitables, y establecieron sistemas de acuñación, recaudación regular de

impuestos y tribunales de justicia. Gran parte de ello fue sólo un débil barniz puesto sobre un

campo que apenas estaba preparado para la categoría de estado. Fuera de las capitales de

provincia, los descendientes romanizados de los francos, los galos, los celtas y los teutones,

161



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

practicaban la agricultura de subsistencia en pequeña escala en aldeas aisladas. El comercio

de artículos manufacturados y productos agrícolas siguió siendo rudimentario en comparación

con las porciones circunmediterráncas del imperio. Prácticamente todos eran analfabetos. De

ahí que con la caída de Roma en el siglo v de nuestra era, la Europa transalpina no volvió a

caer en la «Edad del Oscurantismo», ya que nunca había salido de ella. Pero sí volvió a caer

en el feudalismo.

A través de la fuerza de las armas, los jefes étnicos y reyes, los antiguos gobernadores

romanos, los generales, los jefes militares, los líderes campesinos y los bandidos repartieron

las anteriores provincias romanas en un nuevo conjunto de reinos feudales. Naturalmente, la

restauración  no  fue  completa.  La  población  había  aumentado  bajo  el  dominio  romano  y

muchos de los pueblos pastorales semimigratorios se habían visto obligados a establecerse y a

practicar una forma totalmente sedentaria de economía mixta. El nuevo feudalismo era más

rígido y más formalizado que su variedad prerromana. Los campesinos eran permanentemente

destinados como siervos a las «propiedades señoriales» controladas por la nueva aristocracia.

Se les prometía protección para que no fueran echados ni robados, a cambio de suficientes

cantidades de alimentos, mano de obra y material para sustentar al señor del reino y a sus

caballeros y artesanos. Los juramentos de lealtad intercambiados entre los caballeros y los

señores, y entre los príncipes y reyes menos poderosos y los más poderosos, formalizaban la

jerarquía política.

A pesar  de  la  rigidez  introducida  a  causa  de  la  servidumbre  en  el  sistema feudal,  la

organización  política  posromana  de  Europa continuó contrastando con la  de  los  imperios

hidráulicos. Estaban evidentemente ausentes los burós centrales de saqueo interno y externo,

y de obras públicas. No existía un sistema nacional de recaudar impuestos, de librar batallas,

de construir caminos y canales, o de administrar justicia. Las unidades básicas de producción

eran las casas señoriales independientes, de autoabastecimiento y de agricultura dependiente

de  las  lluvias.  No existía  una vía  económica  mediante  la  cual  los  príncipes  y  reyes  más

poderosos pudieran interrumpir o facilitar las actividades productivas que tenían lugar en cada

pequeño tenorio separado.

A diferencia  de  los  déspotas  hidráulicos,  los  reyes  medievales  de  Europa  no  podían

proveer ni retener el agua de los campos. La lluvia caía con independencia de lo que decretara

el rey en su castillo y en el proceso productivo nada exigía la organización de vastos ejércitos

de  trabajadores.  Como  dice  Wittfogel,  «las  operaciones  dispersas  de  la  agricultura

dependiente de las precipitaciones no involucraba el establecimiento de pautas nacionales de

cooperación,  como ocurría  con la  agricultura  hidráulica».  Así,  la  aristocracia  feudal  pudo

162



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

resistir todo intento por establecer sistemas de gobierno auténticamente nacionales. En lugar

de convertirse en un déspota «oriental», el rey seguía siendo, sencillamente, «el primero entre

iguales». Como le ocurrió a Juan Sin Tierra en Runnymede en 1215, por lo general los reyes

feudales de Europa tenían que abstenerse de interferir en el derecho de la nobleza a imponer

contribuciones  a  la  plebe.  La  Carta  Magna  arrancada  a  Juan  Sin  Tierra  por  los  barones

ingleses, evitó la aparición de un despotismo centralizado, no por garantizar la representación

parlamentaria  — todavía  no  existía  el  Parlamento—,  sino  por  garantizar  que  cada  varón

seguiría siendo «rey» en su propio castillo.

A pesar de su reputación de «oscurantismo», el primitivo período medieval fue una época

de aumento de la población y de expansión e intensificación de la producción agrícola. En los

alrededores del año 500 de nuestra era, probablemente sólo había cerca de nueve personas por

milla  cuadrada  en  la  Europa transalpina,  pero en  el  1086 Inglaterra  había  alcanzado  una

densidad de treinta habitantes por milla cuadrada. Sólo después del año 500, las hachas y

sierras de hierro fueron lo bastante baratas para ser utilizadas por el agricultor corriente. Se

expandieron asentamientos humanos en las restantes tierras forestales y en los alrededores de

páramos y ciénagas. Se intensificó la explotación de la madera, la edificación de viviendas y

la construcción de cercados.  La invención de la herradura aumentó la utilidad del caballo

como elemento de tracción a sangre. El desarrollo de la herrería condujo a la creación de un

nuevo tipo de arado, un pesado instrumento con punta de hierro,  montado sobre ruedas y

capaz  de  abrir  surcos  profundos  en  las  arcillas  y  margas  húmedas  características  de  las

regiones arboladas y lluviosas. Como los surcos eran profundos, resultaba innecesario arar en

cruz y el campo cuya forma requería el menor número de giros por unidad de superficie —es

decir, un campo más largo que ancho— se convertía en el terreno cultivable más económico.

Esta  nueva  forma  facilitó  un  método  mejorado  de  rotación  de  cosechas,  que  redujo  la

necesidad  de  dejar  las  tierras  en  barbecho.  La  totalidad  del  sistema  era  admirablemente

adecuada  a  las  relaciones  de  producción  características  del  señorío.  Todas  las  familias

campesinas tenían acceso a la herrería del señor, a arados pesados, a equipos de animales de

tiro y a campos vecinos, lujos que un agricultor independiente no podría haberse permitido.

Entonces, ¿por qué no prosperó este sistema más allá del siglo XIV?

Las explicaciones referentes a la caída del feudalismo por lo general empiezan señalando

que en los siglos X y XI se acrecentaron el comercio y la manufactura, y que la búsqueda de

beneficios  transformó  todas  las  obligaciones  feudales  acostumbradas  en  relaciones  de

mercado de oferta y demanda. Pero como observa Immanuel Wallerstein: «No debe verse el

feudalismo como un sistema antitético del comercio.» Los señores feudales siempre habían

163



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

estimulado el crecimiento de ciudades y el desarrollo de artesanos y comerciantes radicados

en municipios, capaces de facilitar la conversión de los productos agrícolas del señor en una

multitud  de  bienes  y  servicios  que  aquél  no  podía  proporcionar.  Los  señores  nunca  se

opusieron ideológicamente a la compra, a la venta, ni a los beneficios. En consecuencia, lo

que falta explicar es por qué las ciudades y los mercados tardaron más de quinientos años en

subvertir el orden feudal.

Considero  que  la  respuesta  reside  en  que  las  ciudades  y  los  mercados  crecieron

lentamente en tanto los siervos y los campesinos libres podían mantener un nivel de vida

relativamente alto a partir de sus actividades agrícolas tradicionales. El desarrollo de la vida

comercial hasta el punto de resultar amenazadora para el statu quo feudal tuvo que aguardar el

aumento de la densidad de población. A medida que se acrecentaba la densidad declinaba la

eficiencia y lo mismo ocurría con la rentabilidad agrícola, tanto desde el punto de vista de los

campesinos como de los señores feudales. Esto estimuló a los señores a buscar fuentes de

ingresos complementarias, la más importante de las cuales fue la cría de ovejas para obtener

lana,  lo que a  la  vez limitó  la  cantidad de tierras  disponibles  para cosechas  alimenticias,

redujo el tamaño de los solares de los campesinos, empobreció a gran parte de la población

rural y estimuló las migraciones a las ciudades y a los centros productores de lana.

Mi conocimiento de este proceso debe mucho a la obra de Richard G. Wilkinson. En su

libro  Poverty and Progress, el autor observa que la fertilidad de las tierras cultivables y el

rendimiento de las siembras disminuyeron durante el siglo XIII en Inglaterra:

Se había trastornado el sistema equilibrado de la agricultura medieval. A la

expansión de la superficie cultivable no correspondió la suficiente expansión

de pasturas y animales para proporcionar estiércol. ...Se habían abreviado los

períodos de barbecho... y se dedicaron a cultivos tierras de inferior calidad.

Se hicieron intentos para elevar el rendimiento por acre abonando las tierras con cal y

marga,  enterrando  cenizas  de  paja  con  el  arado,  sembrando  más  intensamente  y

experimentando  con  nuevas  simientes.  Pero  todo  fue  en  vano.  Aunque  se  incrementó  la

producción total, aumentó aún más la población. Entre finales del siglo XII y principios del

XIV, prácticamente  se triplicó el  precio del trigo,  al  mismo tiempo que las exportaciones

inglesas de lana aumentaron en un 40 por ciento. La subida del precio de los cereales significó

que las familias que carecían de tierras suficientes para alimentarse llegaron al umbral de la

pauperización o lo cruzaron.

Tal como observé al tratar el tema del crecimiento demográfico entre los yanomamo, el

período inmediatamente anterior e inmediatamente posterior a la sobrecarga y el agotamiento

164



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

de un ecosistema preindustrial debería caracterizarse por los puntos más altos de infanticidio

femenino.  Aunque esta  proposición  no puede comprobarse  en el  caso  de  los  yanomamo,

contamos con datos correspondientes al período medieval tardío en Inglaterra. Según Josiah

Russel, la relación entre menores de ambos sexos se elevó a un pico de 130:100 entre los años

1250 y 1358, y permaneció drásticamente desequilibrada durante otro siglo. Naturalmente,

dado que en la tradición judeo-cristiana se consideraba homicidio, los padres hacían todos los

esfuerzos  posibles  para  que  las  muertes  de  los  hijos  no  deseados  parecieran  puramente

accidentales. El estudio de Barbara Kellum referente al infanticidio en los siglos XIII y XIV

en Inglaterra, demuestra que era necesario llamar al forense si un niño moría escaldado por el

agua de una olla que sobresalía de un hornillo, o se ahogaba en un cazo de leche, o caía a un

pozo.  Pero la asfixia,  la  causa más frecuente  de muerte  infantil  «accidental»,  quedaba en

manos  del  párroco.  Rutinariamente,  la  muerte  por  asfixia  se  atribuía  a  una  «postura

negligente» y rara vez la madre era castigada con algo más severo que una reconvención

pública y una penitencia... limitada a una dieta de pan y agua.

La teoría subyacente en la expresión «postura negligente» consiste en que la madre tenía

derecho a amamantar al bebé en su propia cama y mantenerlo a su lado durante toda la noche,

pero estaba obligada a cuidar de él y a no quedarse dormida corriendo el riesgo de volquearse

sobre su cuerpo. Cuando un niño moría en esas circunstancias, era imposible comprobar el

intento homicida. Sin embargo, las madres que tenían profundas motivaciones para criar a sus

bebés, rara vez se volqueaban encima de ellos. El infanticidio selectivo, no el accidente, es la

única explicación del enorme desequilibrio entre menores de ambos sexos durante el último

período medieval.

A pesar  de  la  alta  tasa  de  infanticidio  femenino,  la  población  de  Inglaterra  continuó

aumentando hasta 1348, cuando la plaga más devastadora de la historia de Europa —la Peste

Negra— mató entre una cuarta parte y la mitad de la población. A partir de lo que se conoce

acerca  de  la  relación  entre  la  desnutrición  y  la  resistencia  a  la  enfermedad,  considero

razonable suponer que un porcentaje significativo de la tasa de mortalidad de la Peste Negra

pandémica tuvo que ver con el deterioro de los niveles de nutrición. Sin duda, el traslado de la

población del campo a las ciudades y el aumento de la densidad general de las poblaciones

tuvieron una relación causal con el brote de la epidemia.

Como  consecuencia  de  la  plaga,  Europa  ingresó  en  un  período  de  intensa  inquietud

política  y  económica.  Los  reinos  feudales  se  vieron  sacudidos  en  toda  su  extensión  por

levantamientos campesinos en masa, movimientos mesiánicos, una explosión de cultos que

practicaban la autoflagelación, masacres de judíos, cismas en el interior de la iglesia católica,

165



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

cruzadas  para  eliminar  a  los  herejes,  creación  de  la  Inquisición  y  una  incesante  serie  de

guerras, una de las cuales se conoce con el nombre bastante exacto de Guerra de los Cien

Años (1337-1453). Creo que el sentido de tales hechos radica en que la intensificación del

modo de producción señorial había alcanzado sus límites ecológicos y que la crisis precedente

al surgimiento del nuevo modo de producción que denominamos capitalismo fue, en el fondo,

similar  a  las  crisis  anteriores  a  la  «revolución»  neolítica  y  a  la  aparición  de  los  estados

prístinos. Intentaré aclarar más ampliamente esta cuestión. No afirmo que la ecología y las

presiones reproductoras puedan, por sí solas, explicar la crisis del feudalismo del siglo XIV.

También ejercieron influencia otros factores, como la explotación de los campesinos por los

señores feudales y el surgimiento de nuevas clases de comerciantes y banqueros. La presión

de la nobleza feudal y de los crecientes intereses mercantiles seguramente jugaron un papel en

la  producción  de  la  crisis,  al  igual  que  las  corruptas  ambiciones  de  la  burocracia

administrativa china jugaron un papel en la destrucción de numerosas dinastías.

Más aún, me parece concebible que si hubiese habido menos presión por parte de la clase

dominante feudal para lograr que los campesinos intensificaran la producción, la población

habría dejado de aumentar provisionalmente en un punto lo bastante bajo como para evitar

una crisis y mantener el nivel de vida por encima del umbral de la pobreza. Quizá la oposición

de la iglesia al infanticidio también jugó un papel al acelerar el crecimiento demográfico y

precipitar la crisis.

Pero  no  pueden  ignorarse  los  factores  ecológicos.  Las  consecuencias  del  cercado  de

tierras para la producción lanera habrían sido insignificantes si la capacidad de las tierras

cercadas para producir cosechas alimenticias adicionales no hubiera superado ya el límite de

las ganancias marginales. No veo ninguna razón para dudar de que finalmente, a causa de

alguna perturbación climática, las presiones reproductoras habrían sido suficientes para iniciar

la  etapa  de  un  giro  hacia  un  nuevo  modo  de  producción.  A fin  de  cuentas,  el  ciclo  de

intensificaciones,  agotamientos  y  nuevos  modos  de  producción  se  inició  en  grupos

preestatales y sin clases, y en sociedades aldeanas, Por lo tanto, creo que debemos llegar a la

conclusión  de  que  el  sistema  señorial  era  inherentemente  inestable  tanto  por  razones

económico-políticas como ecológicas, y que de acuerdo con nuestros conocimientos actuales

no debemos adjudicarles un mayor significado causal a unas ni a otras.

Una cuestión que aún no está resuelta es por qué causa la disminución de la población

después de la Peste Negra no se convirtió en parte de un ciclo de altibajos demográficos y

económicos, similar al aumento y descenso de los niveles de vida que asoma por detrás de los

cambios dinásticos de la sociedad hidráulica.  En otras palabras,  ¿por qué se reemplazó el

166



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

feudalismo por un sistema radicalmente nuevo en lugar de restablecerse después de superada

la crisis? También en este caso considero que la teoría de Wittfogel proporciona la clave al

llamar  la  atención  sobre  las  ecologías  contrastantes  del  mundo  feudal  y  del  mundo

hidráulico... aunque insisto en la existencia de un interjuego entre los factores ecológicos y

político-económicos.

En  las  sociedades  hidráulicas,  la  pauperización  y  el  colapso  dinástico  estuvieron

típicamente relacionados con el deterioro y la falta de reparación de las obras hidráulicas. La

prioridad consistía en restaurar la infraestructura hidráulica. Tal restauración correspondía a la

nueva dinastía, que no actuaba por altruismo sino en consideración a la maximización de su

propio  bienestar  político  y  económico.  Al  comprometerse  a  la  restauración  de  la

infraestructura hidráulica, la nueva dinastía comprometía, automáticamente, a la totalidad de

la sociedad al restablecimiento de la economía política del despotismo agro-administrativo.

Por otro lado, en la crisis del feudalismo europeo, el problema residía en la carencia de tierras

de las víctimas de los cercados y la cría de animales  en terrenos necesarios para cultivar

cosechas alimenticias.  La prioridad de los señores feudales convertidos en comerciantes  y

fabricantes no podían consistir en expulsar a las ovejas, devolver los campesinos a la tierra y

dejar de manufacturar artículos de lana. La maximización de su propio bienestar político y

económico inmediatos no consistía en retroceder sino en avanzar hacia intentos más grandes y

más desinhibidos de hacer dinero y acumular capital, criando más ovejas y produciendo más

artículos de lana. En síntesis, no se restableció el sistema feudal, sino que se lo reemplazó por

un sistema basado en la tecnología científica, la producción de máquinas, el capitalismo y la

democracia parlamentaria.

Bajo el capitalismo, la distribución de la mayoría de los bienes y servicios se lleva a cabo

mediante «compañías» que controlan o tienen acceso a existencias de dinero acumulado o

«capital». El objetivo de esas compañías consiste en acumular más capital, y en hacerlo lo

más rápido y eficazmente posible,  extremando la tasa de beneficios.  Una compañía puede

incrementar su tasa de beneficios si adquiere una ventaja tecnológica sobre sus competidores

y disminuye sus costos. Por lo tanto, la innovación tecnológica en breve se convierte en la

clave de la acumulación del capital y el éxito comercial. La ciencia, a su vez, es la clave de la

innovación tecnológica.  De ahí que el  capitalismo,  la  ciencia  y las tecnologías  científicas

formen un complejo de refuerzo recíproco, que se originó en Europa como resolución de la

crisis del feudalismo.

Muchos  rasgos  de  este  complejo  también  estuvieron  presentes  en  las  sociedades

hidráulicas.  Los chinos,  por ejemplo,  contaban con la  propiedad privada  de la  tierra,  con

167



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

mercados que fijaban precios a las mercancías agrícolas y manufacturadas, con comerciantes

ricos y con una red de bancos y asociaciones mercantiles. Las familias campesinas compraban

y vendían en los mercados locales con la intención de extremar los beneficios. Además, los

emperadores chinos estimulaban las innovaciones científicas y tecnológicas. De hecho, hoy

sabemos  que  hasta  el  siglo  XIV, el  ritmo  de  progreso  científico  y  tecnológico  fue  tan

acelerado en China como en Europa. La investigación histórica moderna ha demostrado que a

los chinos se debe el desarrollo de un elemento fundamental del reloj: el escape, la parte que

impide que el resorte se desenrolle más rápido cuando la cuerda está tirante. Irónicamente,

fueron los chinos quienes inventaron la pólvora, que los europeos emplearon en su conquista

de Oriente. En virtud de la inversión en diques, canales y sistemas de irrigación controlados

por el gobierno, los molinos de agua chinos eran superiores a los de Europa. Joseph Needham

—el  gran  historiador  de  la  ciencia  y  la  tecnología  chinas— considera  que  la  aventadora

metalúrgica impulsada por medio del agua es la antecesora directa de la máquina a vapor.

Needham también adjudica a los chinos la invención de la primera computadora, la puerta de

las esclusas, el puente colgante de cadenas de hierro, la primera manivela mecánica auténtica,

el  timón  de  estambor1 y  la  cometa.  Ya en  el  año  1313,  los  chinos  experimentaban  con

máquinas de hilar impulsadas por medio del agua que fueron los prototipos de las máquinas

de hilar europeas de husos múltiples.

A pesar de estos grandiosos experimentos cabe dudar, razonablemente, que China hubiera

desarrollado un modo  de producción industrial  sin  la  amenaza  y el  estímulo  del  ejemplo

europeo. En China, el avance tecnológico sobre los competidores nunca se convirtió en el

factor  clave  para  elevar  los  beneficios  y  acumular  capital.  La  clave  variable  de  la  vida

comercial  china  era  el  apoyo  de  la  burocracia  agro-administrativa:  el  «buró  de  saqueo

interno» de Marx. Sin las apropiadas relaciones imperiales, los beneficios podían disiparse en

manos de los funcionarios corruptos. Estos podían suspender arbitrariamente los permisos

comerciales,  y  los  negocios  que demostraban ser  demasiado lucrativos  se  encontraban en

constante  peligro  de  ser  absorbidos  por  el  gobierno.  En  otras  palabras,  el  desarrollo  del

comercio  y  la  manufactura  privados  siguió,  en  China,  al  desarrollo  del  estado  agro-

administrativo,  y  siguió  siendo  un  aspecto  importante  pero  dependiente  de  la  economía

política centralizada.  «En el  mejor de los casos», dice Wittfogel,  los amos de la sociedad

hidráulica «trataban a cualquier empresa capitalista como a un jardín útil. En el peor de los

casos,  podaban y desnudaban hasta  el  tronco los  arbustos  de los  negocios  basados  en  el

1 Mar. Madero grueso puesto verticalmente sobre el extremo de la quilla inmediato a la popa, que sirve de
fundamento a toda la armazón de esta parte del buque. En las embarcaciones de hierro forma una sola pieza con
la quilla. (yo)

168



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

capital.»  Por  contraste,  en  la  Europa  posmedieval,  la  industria  privada  y  el  comercio

acompañaron,  o  incluso  precedieron,  el  surgimiento  de  las  monarquías  parlamentarias

europeas. El poder de los reyes y comerciantes europeos emergió de un sustrato común de

restricciones  y limitaciones  feudales,  y tanto reyes  como comerciantes  compitieron por el

control de la economía política posfeudal.

Aunque  los  monarcas  ingleses,  franceses  y  españoles  fueron  capaces  de  intervenir

brutalmente en la vida de sus súbditos, su tiranía siempre estuvo limitada por la oposición de

los grandes propietarios y de los comerciantes ricos. Wittfogel afirma que «los gobernantes

del absolutismo europeo disponían tan cruelmente y mataban tan despiadadamente como sus

colegas orientales. No obstante, su capacidad de acoso y de apropiación se veía limitada por

los nobles terratenientes, la iglesia y las ciudades, cuya autonomía los señores autocráticos

podían restringir  pero no destruir».  Cuando los reyes  europeos pretendían  tener mandatos

divinos y autoridad absoluta, la burguesía de Francia y de Inglaterra los rechazaban. Tarde o

temprano,  los  aspirantes  europeos  a  faraones  o  a  incas  renunciaban  a  sus  derechos  a

representar al cielo o terminaban sus días en la guillotina.

En  una  perspectiva  antropológica,  el  surgimiento  de  las  democracias  parlamentarias

burguesas en la Europa de los siglos diecisiete y dieciocho, fue una extraña inversión de la

pendiente de la libertad a la esclavitud que había sido la característica más importante de la

evolución del estado durante seis mil años. A la afirmación de Marx y Engels en el sentido de

que  toda  la  historia  es  la  historia  de  la  lucha  de  clases,  Wittfogel  se  ha  opuesto  con la

observación de que «la lucha de clases es el lujo de las sociedades abiertas y con múltiples

centros». Tal vez un modo mejor de decirlo —ya que no niego que la lucha de clases existió

en las sociedades hidráulicas, al menos en forma latente— consista en afirmar que sólo en la

historia reciente de Europa y Estados Unidos, las clases más bajas han alcanzado la libertad

de  luchar  abiertamente  por  el  control  del  estado.  Nadie  que  deteste  la  práctica  de  las

reverencias y la humillación, que aprecie la búsqueda del conocimiento científico de la cultura

y la sociedad, que valore el derecho a estudiar, discutir, debatir y criticar, o que piense que la

sociedad es más importante que el estado, puede confundir la aparición de las democracias

europea  y  estadounidense  con  el  producto  normal  de  una  marcha  hacia  la  libertad.  Es

igualmente arriesgado suponer que el capitalismo representa el punto final de la evolución

cultural. Y no es posible ignorar la amenaza que hoy representa la intensificación del modo de

producción capitalista para la conservación de esos preciosos derechos y libertades que hasta

el momento, aunque brevemente, florecieron bajo sus auspicios.

169



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Los  críticos  más  severos  del  capitalismo  —entre  ellos  Carlos  Marx—  siempre  han

reconocido  que  el  movimiento  de  producción  de  alimentos  y  bienes  manufacturados

relacionado con la aparición de firmas comerciales europeas, bancos y otras organizaciones

empresariales, no tuvo precedentes. Con anterioridad, nunca tantos individuos intentaron con

mayor  firmeza  incrementar  la  producción  más  rápidamente  en  tan  gran  diversidad  de

empresas.  Considero  que  el  secreto  de  este  «gran  salto  hacia  adelante»  en  el  esfuerzo

productivo  fue  la  liberación  de  restricciones  políticas,  sociales  y  morales  por  parte  de

individuos  ambiciosos  para  realizar  intentos  personales  de  acumulación  de  riqueza.  Los

empresarios europeos fueron las primeras personas de la historia del mundo que pudieron

dedicarse a sus negocios sin preocuparse de que algún «buró de saqueo interno» quisiera

frustrar sus pretensiones. También podían acumular riquezas sin tener que preocuparse por

compartirlas con los amigos y parientes que los ayudaban a enriquecerse.  Como «grandes

hombres»,  los  capitalistas  acumulaban  riquezas  haciendo  que  sus  seguidores  —ahora

llamados empleados— trabajaran más duramente. Pero a diferencia de los mumis de las islas

Salomón, los empresarios no tuvieron que rogar, halagar y seducir con mañas. Como poseía

capital,  el  empresario  podía  comprar  «ayuda»  y  contratar  «manos»  (además  de  espaldas,

hombros, pies y cerebros). Además, el empresario no tenía que prometer a sus empleados el

oro y el moro al preparar la siguiente excursión de la compañía. Puesto que sus seguidores no

eran los parientes o los aldeanos del «gran hombre», le resultaba fácil no hacer caso de sus

pretensiones  a  una  mayor  participación  en  las  ganancias.  Más  aún,  las  manos-espaldas-

hombros-pies-cerebros que ayudaban no tenían voz ni voto en la cuestión. Privada del acceso

a  las  tierras  y  a  las  máquinas,  la  «ayuda»  no  podía  trabajar  a  menos  que  aceptara  la

legitimidad  de  las  pretensiones  del  empresario  a  «la  carne  y  la  grasa».  La  «ayuda»  no

colaboraba con el empresario para hacer una fiesta sino, sencillamente, para no morirse de

hambre.  En  síntesis,  el  «gran  hombre»  empresario  era  por  fin  libre  de  considerar  la

acumulación del capital como una obligación más elevada que la redistribución de la riqueza

o el bienestar de sus seguidores.

El capitalismo, pues, es un sistema lanzado a un aumento ilimitado de la producción en

nombre de un aumento ilimitado de los beneficios.  Sin embargo,  la producción no puede

aumentarse de manera ilimitada. Libres de las trabas de los déspotas y de los indigentes, los

empresarios capitalistas todavía tienen que enfrentarse con las limitaciones de la naturaleza.

La rentabilidad de la producción no puede expandirse indefinidamente. Todo incremento de la

cantidad de tierra, agua, minerales o plantas empleados en un proceso productivo específico

por unidad de tiempo, constituye una intensificación. El tema principal de este libro consiste

170



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

en  demostrar  que  la  intensificación  conduce,  inevitablemente,  a  la  disminución  del

rendimiento. No puede dudarse de que la disminución del rendimiento tiene efectos adversos

sobre el promedio del nivel de vida.

Lo que debe quedar bien claro es que las mermas ambientales también conducen a una

disminución de los beneficios. No es fácil comprender esta relación porque, de acuerdo con

las  leyes  de  la  oferta  y  la  demanda,  la  escasez  desemboca  en  precios  más  elevados.  No

obstante, los precios altos tienden a reducir el consumo per capita (el síntoma del descenso de

los niveles de vida en el mercado). Pueden mantenerse provisionalmente los beneficios si la

caída en el consumo per capita se compensa mediante una expansión de las ventas totales,

basada en el crecimiento demográfico o en la conquista de mercados internacionales. Pero

tarde o temprano la curva del aumento de precios provocado por las mermas ambientales,

comenzará  a  ascender  más  rápido  que  la  curva  del  consumo  ascendente,  y  la  tasa  de

beneficios tiene que empezar a decaer.

La clásica respuesta empresarial a una caída en la tasa de beneficios es exactamente la

misma que bajo cualquier modo de producción que ha sido excesivamente intensificado. Para

compensar las mermas ambientales y los rendimientos descendentes (que se manifiestan como

disminución de los niveles de beneficios), el empresario procura que desciendan los costos de

producción  introduciendo  máquinas  destinadas  a  ahorrar  mano  de  obra.  Aunque  estas

máquinas exigen más capital y por lo general significan, en consecuencia, costos iniciales más

elevados, dan por resultado una disminución del costo unitario del producto.

Así,  un sistema sometido  a una perpetua intensificación  sólo puede sobrevivir  si  está

igualmente sometido a un perpetuo cambio tecnológico. Su capacidad de mantener los niveles

de vida depende del resultado de una carrera entre el progreso tecnológico y el inexorable

deterioro de las condiciones de producción. En las actuales circunstancias, la tecnología está a

punto de perder esta carrera.

171



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

15

LA BURBUJA INDUSTRIAL

Todos los sistemas de producción de rápida intensificación —sean socialistas, capitalistas,

hidráulicos, neolíticos o paleolíticos— afrontan un dilema común. El incremento de la energía

invertida en la producción por unidad de tiempo recargará, inevitablemente, las capacidades

auto-renovadoras, auto-depuradoras y auto-generadoras del ecosistema. Sea cual sea el modo

de  producción,  existe  un  solo  medio  de  evitar  las  catastróficas  consecuencias  de  la

disminución  de  los  rendimientos:  pasar  a  tecnologías  más  eficaces.  Durante  los  últimos

quinientos años, la tecnología científica occidental ha estado compitiendo contra el sistema de

producción de más rápida e inexorable intensificación en la historia de nuestra especie.

Gracias  a la  ciencia  y a  la  ingeniería,  el  promedio  del  nivel  de vida en las  naciones

industriales  es  hoy más  alto  que en cualquier  momento  del  pasado.  Este  hecho,  más que

cualquier  otro,  refuerza  nuestra  convicción  de  que  el  progreso  es  inevitable...  convicción

compartida, dicho sea de paso, tanto por el Komintern como por la Cámara de Comercio de

Estados  Unidos.  Lo  que  deseo subrayar  es  que  la  elevación  de  los  niveles  de  vida  sólo

comenzó hace ciento cincuenta años,  mientras  que la carrera entre  el  cambio  tecnológico

rápido y la intensificación lleva en escena quinientos años. Durante la mayor parte de la época

posfeudal, los niveles de vida estuvieron rondando la indigencia y frecuentemente cayeron a

abismos sin precedentes, a pesar de la introducción de una no interrumpida serie de ingeniosas

máquinas destinadas a ahorrar mano de obra.

Como  ha  observado  Richard  Wilkinson,  todos  los  cambios  tecnológicos  importantes

introducidos en Inglaterra entre el 1500 y el 1830, se pusieron en práctica por compulsión y

en respuesta directa a la escasez de recursos o al aumento de la población y las inexorables

presiones reproductoras. Detrás de todo el proceso había una escasez cada vez más aguda de

tierras agrícolas,  escasez que obligaba a la gente a volcarse a las fábricas y a los medios

urbanos  de  ganarse  el  sustento.  Los  períodos  de  mayor  innovación  tecnológica  fueron

aquellos de mayor acrecentamiento de población, de costos de vida más elevados y de mayor

padecimiento entre los pobres.

Durante el siglo XVI, cuando la población comenzó a aumentar por primera vez desde la

Peste Negra, la minería y la manufactura evolucionaron con mayor rapidez que durante la

revolución  industrial  del  siglo  XVIII.  Floreció  la  fabricación  de  metales  y  su

172



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

comercialización. La industria del hierro entró en su etapa de producción masiva al pasar de

las  pequeñas  fraguas  a  los  altos  hornos.  Experimentaron  una  rápida  expansión  e

intensificación la manufactura del vidrio, la evaporación de la sal, la elaboración de la cerveza

y la fabricación de ladrillos. Los ingleses dejaron de exportar lana cruda y se dedicaron a la

manufactura  de  prendas  de  vestir.  Pero  los  bosques  de  Inglaterra  no  pudieron  resistir  el

enorme aumento del consumo de madera y de carbón vegetal destinado a la construcción y a

su uso como combustibles. Para aliviar el «hambre de madera» del siglo XVII se intensificó la

explotación de carbón mineral. Para llegar al carbón, los mineros excavaron pozos cada vez

más profundos, lo que situó a las minas por debajo del nivel del agua. Con el propósito de

extraer el agua, cavaron pozos en las laderas de las montañas. Cuando las minas alcanzaron

un nivel demasiado profundo para practicar esos desagües, engancharon caballos a bombas

aspirantes, luego a norias y, por último, a bombas al vacío impulsadas a vapor.

Entretanto, la mayoría de las fábricas continuaban funcionando con fuerza hidráulica. A

medida que empezó a escasear la tierra, aumentó el precio de la lana. En poco tiempo resultó

más barato importar algodón de la India que criar ovejas en Inglaterra. Para que funcionaran

las hilanderías de algodón era necesaria más fuerza hidráulica. Pero en breve comenzaron a

escasear los parajes convenientes para instalar bombas hidráulicas. Entonces, y sólo entonces,

Watt  y  Boulton  diseñaron  el  primer  motor  a  vapor  destinado  a  producir  el  movimiento

rotativo de las máquinas de hilar.

A medida que se expandió la manufactura, creció el volumen comercial. Los animales de

tiro ya no podían soportar las cargas. Los comerciantes aumentaron el empleo de carros y

carretas.  Pero  las  ruedas  deterioraron  los  caminos,  abrieron  baches  y  los  convirtieron  en

lodazales.  En  consecuencia,  se  crearon  sociedades  para  proporcionar  otras  formas  de

transporte. Se construyeron redes de canales y se ensayaron vagones sobre raíles, arrastrados

por caballos. Se necesitaba un gran número de animales para arrastrar las barcas, los carros y

las carretas, pero seguía disminuyendo la cantidad disponible de tierra para cultivar heno. En

un breve lapso, el costo del heno para alimentar los caballos excedía el costo del carbón para

alimentar  las  locomotoras.  Entonces,  y sólo entonces  —en 1830—, se inició la  era  de la

locomotora a vapor.

Según palabras de Wilkinson, todo esto fue «esencialmente un intento por mantenerse a la

altura de las crecientes  dificultades  de producción con las que tropezaba una sociedad en

expansión». En ningún momento anterior a 1830 la tecnología a la que estaba dando forma el

ingenio de algunos de los mejores cerebros de Inglaterra,  se adelantó al voraz apetito del

sistema por los recursos naturales. Quinientos años después de la Peste Negra, la pobreza y el

173



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

infortunio  de  las  clases  trabajadoras  de  Inglaterra  permanecían  siendo  básicamente  las

mismas.

Las valoraciones convencionales del nivel de vida del siglo XVIII pintan un cuadro más

rosa al concentrarse en el desarrollo de una clase media urbana. Sin duda alguna, la clase

media creció uniformemente en números absolutos a partir del año 1500, pero no constituyó

un porcentaje significativo de la población europea con anterioridad al tercer cuarto del siglo

XIX. Antes, la distribución de la riqueza se asemejaba notoriamente a la situación de muchos

países  subdesarrollados  contemporáneos.  Uno  puede  dejarse  engañar  fácilmente  por  el

bullicio y los entretenimientos ciudadanos de Londres o París en el siglo XVIII, del mismo

modo que hoy uno puede dejarse engañar fácilmente por los rascacielos de Ciudad de México

o de Bombay. Pero debajo del brillo del que disfrutaba el 10 por ciento de la población, sólo

existía la mera subsistencia y la miseria para el restante 90 por ciento.

El ascenso de la clase media en Estados Unidos tiende a deformar la percepción de la

historia, ya que creció a un ritmo más rápido que en Europa. Pero la experiencia colonial

americana fue una anomalía.  Los americanos tomaron posesión de un continente que, con

anterioridad, no había estado densamente poblado. Hasta un pueblo de la Edad del Bronce que

hubiera disfrutado de cien años de crecientes  niveles de vida habría  sido capaz de seguir

elevando  esos  niveles  en  una  tierra  virgen  tan  ricamente  dotada  de  tierras,  bosques  y

minerales. La única prueba real de los frutos de los primeros tres siglos de rápido cambio

tecnológico tuvo lugar en Europa, donde el progreso de la ciencia y la tecnología no sólo no

pudo  aliviar  la  situación  de  los  campesinos,  sino  que  creó  nuevas  formas  de  miseria  y

degradación urbana.

Algunos hechos parecen incontrovertibles. Cuanto más grandes fueron las máquinas, más

tiempo y más duramente tuvo que trabajar la gente que las manejaba. En la primera década

del  siglo  XIX,  los  operarios  fabriles  y  los  mineros  trabajaban  doce  horas  diarias  en

condiciones que no habría tolerado ningún bosquimán, trobriandés, cherokee ni hoques que se

respetara. Al final de la jornada, después de luchar con el continuo gemido y estruendo de

máquinas  y  ejes,  el  polvo,  el  humo  y  los  olores  hediondos,  los  operarios  de  los  nuevos

artilugios destinados a ahorrar mano de obra se retiraban a sus sombríos tugurios llenos de

piojos y de pulgas.  Como en pocas anteriores,  sólo los ricos podían permitirse  el  lujo de

comer carne. El raquitismo —una nueva enfermedad deformante de los huesos causada por la

falta de sol y la carencia dietética de vitamina D— se volvió endémico en las ciudades y en

los  distritos  fabriles.  También  aumentó  la  incidencia  de  la  tuberculosis  y  de  otras

enfermedades típicas de dietas insuficientes.

174



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Se continuó practicando el infanticidio directo e indirecto en una escala probablemente

más elevada que la de los tiempos medievales. La mayoría de los casos de lo que la ley podría

haber considerado infanticidio negligente o deliberado,  pasaban por accidentes.  Aunque la

«postura negligente» siguió ocupando un puesto importante en la lista, los hijos no deseados

también eran drogados hasta  morir  con ginebra o con opiáceos,  o se los dejaba morir  de

inanición deliberadamente. Según William Langer, «en el siglo XVIII no era un espectáculo

poco común ver cadáveres de niños tendidos en las calles o en los estercoleros de Londres y

otras grandes ciudades». Habría sido preferible el abandono en la puerta de una iglesia, pero

las  posibilidades  de  ser  descubiertos  eran  muchas.  Finalmente  el  Parlamento  decidió

intervenir y creó inclusas con diversos sistemas de recepción de hijos no deseados, sin ningún

riesgo  para  el  donante.  En  el  Continente,  los  bebés  pasaban  a  través  de  cajas  giratorias

instaladas en las paredes de las inclusas.

Pero  el  gobierno  no  podía  sustentar  el  costo  de  criar  a  los  niños  hasta  la  adultez  y

rápidamente las inclusas se convirtieron,  de hecho, en mataderos  cuya función primordial

consistía en legitimar la pretensión del estado al monopolio del derecho a matar. Entre 1756 y

1760  ingresaron  quince  mil  niños  en  la  primera  inclusa  londinense;  sólo  4.400  de  los

ingresados sobrevivieron hasta la adolescencia. Otros miles de niños expósitos continuaron

siendo aniquilados por nodrizas empleadas  en hospicios parroquiales.  Con el  propósito de

economizar, los funcionarios de la parroquia entregaban los niños a mujeres que recibían el

mote de «amas de cría fatales» o de «carniceras», porque «ningún niño escapaba vivo». En el

Continente, el ingreso en los hospicios aumentó uniformemente incluso durante los primeros

años del siglo XIX. En Francia, los ingresos se elevaron de 40.000 por año en 1784 a 138.000

en 1822.  En 1830 había  270 cajas  giratorias  en uso  en toda  Francia,  con 336.297 niños

legalmente abandonados durante la década de 1824 a 1833. «Las madres que dejaban a sus

bebés en la caja sabían que los estaban condenando a muerte, casi con tanta seguridad como si

los  dejaran  caer  en el  río.» Entre  el  80 y el  90 por  ciento  de los  niños  dejados en  esas

instituciones moría durante su primer año de vida.

Todavía  en  la  década  de  1770,  Europa  tenía  lo  que  los  demógrafos  designan  como

población «premoderna»: altas tasas de natalidad y de mortalidad (alrededor de 45 y 40 por

mil respectivamente), una tasa de aumento del 0,5 por ciento anual y una expectativa de vida

de treinta años en el momento de nacer. Menos de la mitad de los nacidos sobrevivía hasta los

quince años de edad. En Suecia —donde los censos del siglo XVIII son más dignos de crédito

que en cualquier otro sitio—, el 21 por ciento de los niños cuyos nacimientos fueron inscritos

murieron durante el primer año de vida.

175



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Después de 1770, algunas partes de Europa entraron en lo que los demógrafos denominan

«primera etapa de transición». Se produjo una notable disminución en la tasa de mortalidad,

mientras  la  tasa  de  natalidad  permaneció  más  o  menos  inmodificable.  Esto  no  significa,

necesariamente,  que  estuviera  mejorando  el  nivel  de  vida.  El  estudio  de  las  «primeras

poblaciones de transición» de los países subdesarrollados modernos indica que la disminución

de la  tasa de mortalidad  y los consecuentes  aumentos  en el  crecimiento demográfico son

compatibles  con  niveles  de  salud  y  de  bienestar  inalterables  o,  incluso,  en  proceso  de

deterioro. Por ejemplo, en un estudio reciente de los campesinos indigentes de la zona central

de Java, Benjamín White descubrió que los padres son capaces de criar más niños si ello

significa un saldo de beneficios, aunque sean mínimos. Esta relación entre el número de hijos

y los ingresos contribuye a  explicar  por qué razón tantos países  subdesarrollados  parecen

contrarios al control de la población a través de métodos voluntarios de planificación de la

familia.  Donde los beneficios  netos de criar hijos exceden los costos,  una familia  que de

alguna manera logra criar más hijos vivirá ligeramente mejor que sus vecinos, aunque en el

ínterin disminuya el nivel de vida de la población en general.

En Europa, a finales del siglo XVIII hubo una gran demanda de mano de obra infantil. En

el  interior  de la vivienda,  los niños participaban de una variedad de «industrias  caseras»,

ayudando  a  cardar  lana,  hilar  algodón,  a  fabricar  prendas  de  vestir  y  otros  artículos,  de

acuerdo con contratos celebrados con los empresarios. Cuando el lugar de manufactura se

trasladó a las fábricas, a menudo los niños se convirtieren en la principal fuente de trabajo,

dado que se les podía pagar menos que a los adultos y eran más dóciles. En consecuencia,

podemos arribar a la conclusión de que la tasa descendente de mortalidad durante las primeras

etapas de la revolución industrial se debió, al menos en parte, a la creciente demanda de mano

de obra infantil más que a un importante mejoramiento general de la dieta, la vivienda o la

salud. Los niños que antes habrían sido descuidados, abandonados o matados en la infancia

gozaron del dudoso privilegio de vivir hasta la edad de entrar a trabajar a una fábrica durante

unos años, antes de sucumbir a la tuberculosis.

Para todos fue evidente el fracaso de los tres primeros siglos de mecanización posfeudal y

de  ingeniería  científica.  A fin  de  cuentas,  la  desdicha  y  el  sufrimiento  extendidos  en  el

Continente fue la chispa que encendió la Revolución Francesa. En 1810, los trabajadores de

los distritos fabriles de Inglaterra entonaban el estribillo de «pan o sangre». Cada vez más, las

masas empobrecidas tenían que robar para poder comer. En Inglaterra, las condenas anuales

por robo se elevaron en un 540 por ciento entre 1805 y 1833; entre 1806 y 1833 se condenó a

la horca a 26.500 personas, la mayoría por robo de pequeñas sumas de dinero. En 1798, el

176



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

temor a la revolución y la espantosa situación de la clase trabajadora en medio del progreso

técnico  y  el  crecimiento  económico,  había  conducido  al  clérigo  inglés  Tomás  Malthus  a

postular su famosa doctrina de que eran inevitables la pobreza y la miseria. Malthus observó

que  los  medios  de  subsistencia  habían  aumentado  en  proporción  aritmética,  pero  que  el

número de personas había crecido más rápido aún. Malthus no afirmó que la población jamás

lograría el equilibrio con la provisión de alimentos; más bien hizo la advertencia de que si la

población no se limitaba mediante la abstinencia,  sería arrasada por guerras, infanticidios,

hambres,  plagas,  abortos  e  indeseables  formas  de  contracepción.  En  lo  que  se  refería  al

pasado,  Malthus  estaba  plenamente  acertado.  Su  error  consistió  en  no  prever  que  la

producción industrial, en combinación con nuevos modos de contracepción, pronto crearía un

aumento rápido y sin precedentes del nivel de vida.

Malthus  y otros  economistas  de principios  del  siglo  XIX, cuyos  presagios  llegaron  a

conocerse  como  «ciencia  de  lo  agorero»,  fueron  desafiados  por  Carlos  Marx  y  otros

reformistas y radicales con el argumento de que la pobreza y la desgracia en la que se habían

hundido los campesinos y los obreros de Europa era el resultado de leyes peculiares de la

economía política del capitalismo y no de la existencia humana en general. De acuerdo con

Marx, los capitalistas obtuvieron sus ganancias mediante la explotación de la mano de obra;

bajo el capitalismo, siempre podrían rebajarse los salarios a niveles de subsistencia al margen

de que la población aumentara o disminuyera.  Marx insistió en que las leyes  internas del

capitalismo conducirían, inevitablemente, a la concentración de la riqueza en manos de unos

pocos plutócratas y a la pauperización de todos los demás. Al igual que Malthus, no previo el

aumento rápido y sin precedentes del nivel de vida que en breve tendría lugar.

Ni Malthus ni Marx —el uno obsesionado por las leyes de la reproducción y el otro por

las de producción— comprendieron el hecho de que la revolución industrial estaba creando

una relación absolutamente nueva entre la producción y la reproducción. A diferencia de todos

los cambios importantes anteriores en los modos de producción, la revolución industrial del

siglo  XIX derivó  en  un  enorme  impulso  del  rendimiento  del  trabajo,  que  no  se  vio

acompañado  por  un aumento,  sino por  una  disminución,  de  la  tasa  de  crecimiento  de la

población. Desde un punto culminante de alrededor del 1 por ciento anual a principios de la

primera década del siglo XIX, la tasa de crecimiento descendió al 0,5 por ciento un siglo mas

tarde,  aunque la cantidad de alimentos y el número de otros artículos para la subsistencia

básica disponible per capita aumentaba mucho más rápidamente. A pesar de que la emigración

a las Américas contribuyó a disminuir el ritmo de la tasa de crecimiento europea en general,

177



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

una caída del 45 por mil a menos del 20 por mil en la tasa de nacimientos explica la mayor

parte de la disminución.

Este fenómeno se denomina transición demográfica. Economistas y estadistas del mundo

entero ponen sus esperanzas de desarrollo económico en la expectativa de que una caída en

las tasas de natalidad sea una respuesta normal a la introducción de tecnologías más eficaces.

Pero en una perspectiva antropológica, nada puede ser más anormal. Hasta el presente, todo

cambio importante en la productividad laboral ha estado acompañado o ha sido seguido de un

rápido  acrecentamiento  de  la  densidad  de  población.  Así  parece  haber  ocurrido  en  la

transición  del  paleolítico  al  neolítico,  en  el  cambio  que  hicieron  los  yanomamo  de  las

herramientas de piedra a las de acero, en el pasaje experimentado por los mesoamericanos de

la  poda y quema a las chinampas,  en la transición  china de las lluvias  a la  irrigación.  Y

aparece como específicamente aplicable a Europa desde la Edad del Bronce; por lo menos

desde la alta Edad Media hasta comienzos del siglo  XIX, cada período de rápido cambio

tecnológico conllevó un rápido aumento de la población.

Intentaré explicar por qué razón tuvo lugar la transición demográfica. Considero que ha

sido  provocada  por  la  conjunción  de  tres  acontecimientos  culturales  extraordinarios:  la

revolución del combustible, la revolución de la contracepción y la revolución del trabajo. Me

referiré a cada una de ellas por separado.

Cuando hablo de revolución del combustible, me refiero a la multiplicación por cien, por

mil, o incluso por un millón de veces de la productividad laboral originada por la aplicación

de motores de vapor, diesel, de gasolina, de electricidad y de reacción, a la agricultura, la

industria, la minería y el transporte. La utilización de estos motores en una escala lo bastante

grande para compensar incluso la tasa relativamente lenta de crecimiento de la población de

los últimos cien años, dependió totalmente de la liberación repentina de vastas cantidades de

energía anteriormente no explotada, almacenada en el interior de la tierra en forma de carbón

y petróleo. Me resulta difícil imaginar de qué manera el aprovechamiento de tanta energía en

un lapso tan breve no habría dado por resultado como mínimo modestos beneficios en los

niveles de vida de un sustancial número de personas. El hecho de que el carbón y el petróleo

sean fuentes de energía no renovables (a diferencia de los árboles, el agua, el viento y la

fuerza muscular animal, fuentes a las que se habían limitado las generaciones anteriores) es un

dato significativo al que volveré a referirme.

Cuando hablo de revolución de los contraceptivos me refiero a la invención de formas

seguras  y  baratas  de  reducción  de  la  fertilidad  por  medios  mecánicos  y  químicos.  El

preservativo fue ampliamente publicitado en Londres durante el siglo XVIII, pero se fabricaba

178



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

con tripa de oveja y se utilizaba  principalmente como protección contra  la  sífilis.  Con la

invención del proceso de vulcanización, en 1843, pudo utilizarse la tecnología industrial para

la  producción  masiva  de  «gomas».  Además  de  estas  últimas,  la  clase  media  comenzó  a

emplear duchas y tapones vaginales hacia fines del siglo XIX, y a principios del siglo XX las

familias de clase obrera hacían lo mismo. Disminuyó el infanticidio, como puede observarse

en la aguda disminución de la tasa de mortalidad infantil. Lo mismo ocurrió con la tasa de

natalidad. Con anterioridad a 1830, la tasa inglesa de nacimientos permaneció cercana al 40

por mil, aproximadamente la proporción encontrada en países subdesarrollados tan modernos

como la India y Brasil. En 1900 estaba por debajo del 30 por mil y en 1970 era inferior al 20

por mil.

Como ha demostrado el estudio de Mahmood Mandami sobre el uso de los contraceptivos

en la India, la sola disponibilidad de medios contraceptivos eficaces, relativamente indoloros

y  baratos,  no  puede  haber  producido,  por  sí  sola,  tan  dramático  descenso  de  la  tasa  de

natalidad.  La contracepción moderna  disminuye  el  costo de la  intervención en el  proceso

reproductor. Pero las familias tienen que tener motivos para desear interponerse en el curso de

la naturaleza, tienen que sentir el deseo de criar menos hijos. En este punto hace su aparición

la revolución del trabajo. Como ya he indicado; la motivación para restringir la fertilidad se

basa,  esencialmente,  en una cuestión  de equilibrio  entre  los beneficios  y los  costos de la

paternidad.  Con  la  industrialización,  aumentan  los  costos  de  la  crianza  de  hijos  —

especialmente después de la creación de leyes laborales y de educación obligatoria para los

menores de edad— porque un chico tarda mucho más tiempo en adquirir la pericia necesaria

para ganarse la vida y significar un beneficio para sus padres. Al mismo tiempo, se transforma

todo el contexto y la forma en que la gente se gana la vida. La familia deja de ser el centro de

cualquier  forma  significativa  de  actividad  de  producción  (salvo  la  de  cocinar  y  la  de

engendrar hijos). El trabajo ya no es algo que hacen los miembros de la familia en la granja o

el negocio familiar. Es, más bien, algo que se hace en un despacho, en una tienda o fábrica, en

compañía de los miembros de la familia de otras personas. De ahí que la recuperación de los

beneficios  de  la  crianza  de  hijos  dependa  cada  vez  más  de  su  éxito  económico  como

asalariados y de su disposición a ayudar durante las crisis sanitarias y financieras que los

padres esperan tener en sus años de decadencia.

La disponibilidad de una contracepción indolora y de una estructura alterada de las tareas

económicas —la revolución de la contracepción y la revolución del trabajo— es la clave de

muchos aspectos sorprendentes de la vida social contemporánea. Una vida más larga y los

costos de mantenimiento de la salud en espiral hacen cada vez más irrealista esperar que los

179



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

hijos ofrezcan alivio y seguridad a sus ancianos padres. De modo que nos encontramos en el

proceso de sustituir el sistema preindustrial en el que los hijos cuidaban a sus padres ancianos

por medio de programas para la ancianidad y de seguro médico. Cuando este proceso se haya

completado, habrá desaparecido el último vestigio de movimiento significativo en las cuentas

padres-hijos.

Lo que cuesta a los padres criar a un hijo de clase media hasta la edad universitaria en

Estados Unidos asciende a 80 mil dólares y aquéllos sólo recuperan una minúscula porción de

dicha suma en dinero, bienes o servicios. (No niego que también influyen los imponderables,

como el placer de ver crecer a los hijos pero, ¿quién dirá que es mayor el placer de ver crecer

a diez hijos para que lleguen a ser camareros, al placer de ver crecer a uno solo para que

llegue a ser cirujano? ¿O que para una mujer es más satisfactorio criar a un cirujano que serlo

ella misma y no criar a ninguno?) Por esta razón sigue disminuyendo la tasa de nacimientos

en  Estados  Unidos,  al  tiempo  que  aumenta  la  de  divorcios,  uniones  no  legales  por

consentimiento  mutuo,  matrimonios  sin  hijos,  homosexualidad  y  matrimonios  entre

homosexuales.  Y por  esa  razón,  repentinamente  también  son  noticia  los  modos  de  vida

familiar experimental, de «liberación» sexual y de «brechas generacionales».

En síntesis:  hoy podemos ver cómo la tecnología ganó terreno en la carrera contra la

intensificación, el agotamiento y el descenso del rendimiento. El mundo industrial utilizó una

enorme provisión nueva de energía barata al mismo tiempo que fue capaz de distribuir esa

bonanza entre una población que aumentaba a un nivel inferior al de su potencial reproductor.

Pero la carrera está lejos de haber concluido. La ventaja puede ser sólo provisional. Estamos

empezando a comprender  lentamente que un sometimiento a máquinas que funcionan con

combustibles fósiles es un profundo compromiso con el agotamiento, el menor rendimiento y

las tasas descendentes de beneficio. El carbón y el petróleo no pueden reciclarse, sólo pueden

utilizarse a un ritmo más veloz o más lento.

Naturalmente,  los  expertos  discrepan  con  respecto  a  cuánto  tiempo  durarán  las

provisiones utilizables de carbón y de petróleo a los actuales ritmos de consumo. El Dr. M.

King Hubert, de la Shell Oil Company y de la United States Geological Survey, calcula que el

punto máximo de la producción petrolera se producirá en 1995, y que la producción de carbón

alcanzará su pico en el 2100. La verdadera cuestión no reside en cuándo se habrá agotado la

última gota de petróleo ni en cuándo será explotada la última gota de carbón. El efecto del

agotamiento  sobre  el  nivel  de  vida  se  vuelve  insoportable  mucho  antes  de  que  haya

desaparecido la última hoja de hierba, o el último caballo, o el último remo. Cuanto más lejos

y a más profundidad busquemos el carbón y el petróleo, más costosas se volverán todas las

180



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

operaciones  industriales.  En estas circunstancias,  el  ritmo al  que se aplica la  energía  a la

producción de alimentos y otras fuentes de energía opera, meramente, para acelerar el ritmo al

que se vuelve manifiesta la disminución del rendimiento en los costos crecientes de bienes y

servicios.  A medida  que el  carbón y el  acero  escasean,  aumentan  los costos,  y  dado que

prácticamente todos los productos y servicios de la sociedad industrial  dependen del gran

consumo  energético  derivado  de  estas  fuentes,  la  inflación  reducirá  uniformemente  la

capacidad  de  la  persona  corriente  para  pagar  los  bienes  y  servicios  ahora  considerados

esenciales para la salud y el bienestar.

Con  qué  rapidez  y  en  qué  forma  descenderán  los  niveles  de  vida  de  las  naciones

industriales depende de cuánto se retarde la conversión a fuentes de energía alternativas. No

debe descartarse la  posibilidad  de un profundo empobrecimiento.  Frente  a  la  inevitable  e

inminente escasez de combustibles  fósiles, todavía no estamos reduciendo el ritmo al que

derrochamos estos recursos. De hecho, aún estamos ampliando rápidamente el espectro de

tecnologías  con  combustibles  fósiles  e  intentando  compensar  el  aumento  de  precios  con

inyecciones cada vez más pródigas de combustibles de aquel tipo en máquinas destinadas a

«ahorrar mano de obra» y en procesos de producción.

La  producción  de  alimentos  —para  tomar  el  ejemplo  más  crítico—  se  ha  vuelto

totalmente  dependiente  de  nuestra  provisión  de  petróleo.  Primero  fueron  capturados  la

tracción agrícola, la elevación y el arrastre de cargas, y el transporte. En la actualidad hemos

alcanzado la etapa en que el condicionamiento del suelo mediante fertilizantes químicos y la

defensa de las plantas mediante herbicidas, pesticidas, insecticidas y fungicidas, también han

llegado  a  ser  totalmente  dependientes  de  una  provisión  siempre  creciente  de  productos

petroquímicos. La así llamada «revolución verde» es una revolución del petróleo en la que se

han vuelto posibles rendimientos más elevados por acre mediante la continua inyección de

grandes  cantidades  de  energía  de  combustibles  fósiles  en  la  producción  de  plantas

especialmente  cultivadas  por  su  capacidad  de  respuesta  a  la  incorporación  de  productos

petroquímicos.

Como  ha  demostrado  David  Pimentel,  de  la  Cornell  University,  hoy  se  emplean  en

Estados Unidos 2.790 calorías de energía para producir y ofrecer una lata de cereales que

contiene 270 calorías. En la actualidad la producción de carne requiere déficits energéticos

aún más prodigiosos: 22.000 calorías para producir 100 gramos (que contienen las mismas

270 calorías que la lata de cereales). La naturaleza burbujeante de este modo de producción

puede  observarse  en  el  hecho de  que  si  el  resto  del  mundo  adoptara  repentinamente  las

proporciones energéticas características de la agricultura estadounidense, todas las reservas

181



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

conocidas de petróleo se agotarían en once años. O, para decirlo de una forma ligeramente

distinta: cuanto más rápidamente se industrialice el mundo subdesarrollado, más rápidamente

deberá desarrollar el mundo industrial un nuevo modo de producción. 

182



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

EPÍLOGO Y SOLILOQUIO MORAL

Antes de la revolución del combustible, las plantas y los animales eran la fuente principal

de energía para la vida social.  Esparcidos sobre la tierra  en millones de granjas y aldeas,

plantas y animales absorbían la energía del sol y la convertían en formas apropiadas para el

uso y el consumo humanos. No estaban menos dispersas otras fuentes de energía, como el

viento y las caídas de agua. La única forma que tenían los déspotas de interceptarle a la gente

la provisión de energía, consistía en negarle el acceso a la tierra o a los océanos. Esta era una

tarea sumamente difícil y muy costosa en casi todas las condiciones de clima y de terreno. Sin

embargo,  era  mucho  más  fácilmente  manejable  el  control  del  agua.  Y allí  donde  podía

controlarse el agua, podían controlarse los vegetales y los animales. Además, dado que plantas

y animales eran la principal fuente de energía, el control sobre el agua significaba el control

sobre la energía. En este sentido, los despotismos de la sociedad hidráulica eran despotismos

energéticos... pero sólo en una forma muy indirecta y primitiva.

La revolución del  combustible  ha abierto  la  posibilidad  de una forma más  directa  de

despotismo  energético.  En  la  actualidad,  la  energía  se  acumula  y  se  distribuye  bajo  la

supervisión  de  un  pequeño  número  de  organismos  y  sociedades.  Procede  de  un  número

relativamente  pequeño  de  minas  y  pozos.  Cientos  de  millones  de  personas  pueden  ser

técnicamente  aisladas  de  estas  minas  y  pozos,  y  morir  de  hambre,  quedar  congeladas,

hundidas en la oscuridad o paralizadas mediante el giro de unas pocas válvulas y el chasquido

de unos pocos interruptores. Como si esto no fuera suficiente causa de alarma, las naciones

industriales han comenzado a compensar el inminente agotamiento del carbón y del petróleo

mediante la conversión a la energía nuclear, una fuente de energía mucho más concentrada

que  los  combustibles  fósiles.  Ya existe  la  capacidad  electrónica  de  rastrear  la  conducta

individual  mediante  redes  centralizadas  de  supervisión  y  ordenadores  con  memoria.  Es

altamente  probable  que  la  conversión  a  la  producción  de  la  energía  nuclear  provea

precisamente las condiciones materiales básicas más adecuadas para utilizar la capacidad de

la computadora con el fin de establecer una forma nueva y perdurable de despotismo. Sólo

mediante la descentralización de nuestro modo básico de producción energética —disolviendo

los cárteles que monopolizan el actual sistema de producción energética y creando nuevas

formas  descentralizadas  de  tecnología  energética—  podemos  restaurar  la  configuración

ecológica y cultural que condujo a la aparición de la democracia política en Europa.

183



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Esto plantea la cuestión de la forma en que podemos seleccionar  conscientemente las

alternativas improbables de las tendencias evolutivas probables. Analizando el pasado en una

perspectiva antropológica,  creo que es evidente que las principales transformaciones de la

vida  social  humana  no  se  han  correspondido,  hasta  el  momento,  con  los  objetivos

conscientemente fijados por los participantes históricos. La conciencia tuvo muy poco que ver

con los procesos mediante los cuales el infanticidio y la guerra se convirtieron en el medio de

regular las poblaciones grupales y aldeanas: las mujeres se convirtieron en subordinadas de

los hombres, los que trabajaban más y guardaban menos se convirtieron en los que trabajaban

menos y guardaban más, los «grandes proveedores» se convirtieron en grandes creyentes, la

carne  de  sacrificio  se  convirtió  en  carne  prohibida,  los  que  sacrificaban  animales  se

convirtieron en vegetarianos, los artilugios destinados a ahorrar mano de obra se convirtieron

en instrumentos de tareas monótonas, la agricultura de irrigación se convirtió en la trampa del

despotismo hidráulico.

Por supuesto,  nuestros antepasados no eran,  psicológicamente,  menos conscientes  que

nosotros en el sentido de estar alerta, de pensar y adoptar decisiones basadas en el cálculo de

los costos y beneficios inmediatos de tipos alternativos de acción. Decir que su conciencia no

jugó un papel en la orientación del curso de la evolución cultural no significa decir que fueran

zombis.  Creo  que  no  tenían  conciencia  de  la  influencia  de  los  modos  de  producción  y

reproducción en sus actitudes y valores, y que eran absolutamente ignorantes de los efectos

acumulativos  a  largo  plazo  de  las  decisiones  adoptadas  para  maximizar  los  efectos

acumulativos a corto plazo de las decisiones adoptadas para maximar los costos y beneficios a

corto  plazo.  Con  el  propósito  de  cambiar  el  mundo  de  manera  consciente,  primero  es

necesario  tener  una  comprensión  consciente  de  cómo  es  el  mundo.  La  falta  de  esa

comprensión es un tenebroso augurio.

En tanto determinista cultural, a veces he sido acusado de reducir los valores humanos a

un reflejo mecánico y de retratar a los individuos como simples títeres. Estas son nociones

ajenas  a  mi  comprensión  de  los  procesos  culturales.  Yo insisto,  sencillamente,  en  que  el

pensamiento  y  la  conducta  de  los  individuos  siempre  son  canalizados  por  límites  y

oportunidades culturales y ecológicos. Los modos de producción y de reproducción sucesivos

determinan, principalmente, la naturaleza de esos canales. Ahí donde el modo de producción

necesita «grandes hombres» redistribuidores, surgirán hombres ambiciosos que se jactarán de

sus riquezas y regalarán todo. Allí donde el modo de producción necesita «grandes hombres»

empresarios, surgirán hombres ambiciosos que se jactaran de sus riquezas y lo guardarán todo

para sí mismos. No pretendo saber por qué Soni se convirtió en un gran dador de festines ni

184



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

por qué John D. Rockefeller se convirtió en un gran acumulador de riqueza. Tampoco sé por

qué un individuo, y no otro, escribió Hamlet. Estoy absolutamente dispuesto a dejar que estas

cuestiones se disuelvan en un perpetuo misterio.

La causalidad cultural es otra cuestión. Muchos humanistas y artistas retroceden ante la

propuesta de que hasta este momento la evolución cultural ha sido configurada por fuerzas

impersonales inconscientes. La naturaleza determinada del pasado los llena de temor ante la

posibilidad de un futuro igualmente determinado. Pero sus temores son inoportunos. Sólo a

través  de  una  conciencia  de  la  naturaleza  determinada  del  pasado  podemos  abrigar  la

esperanza de que el futuro dependa menos de fuerzas impersonales e inconscientes. En el

nacimiento de una ciencia de la cultura, otros afirman ver la muerte de la iniciativa moral. Yo,

por  mi  parte,  no  puedo  ver  cómo  la  falta  de  inteligencia  con  referencia  a  los  legítimos

procesos que han operado hasta ahora puede ser la plataforma sobre la que ha de erigirse un

futuro civilizado. De modo que en el  nacimiento de una ciencia de la cultura descubro el

comienzo y no el fin de la iniciativa moral. Que se cuiden los protectores de la espontaneidad

histórica:  si  los  procesos  de  la  evolución  cultural  son  lo  que  he  percibido,  ellos  son

moralmente  negligentes  si  instan  a  otros  a  pensar  y  a  actuar  como  si  tales  procesos  no

existieran.

Afirmo  que  es  perniciosamente  falso  enseñar  que  todas  las  formas  culturales  son

igualmente  probables  y que  la  mera  fuerza  de  voluntad  de  un individuo inspirado puede

alterar  en cualquier  momento  la  trayectoria  de todo un sistema cultural  en una  dirección

conveniente  a  cualquier  filosofía.  Las  trayectorias  convergentes  y  paralelas  superan  con

mucho a las trayectorias divergentes de la evolución cultural. La mayoría de las personas son

conformistas. La historia se repite en innumerables actos de obediencia individual a normas y

modelos culturales, y los deseos individuales rara vez predominan en cuestiones que exigen

alteraciones radicales de creencias y prácticas profundamente condicionadas.

Al mismo tiempo, nada de lo que he escrito en este estudio sustenta el criterio de que el

individuo es impotente ante la implacable marcha de la historia, o de que la resignación o la

desesperación son respuestas adecuadas a la concentración del poder administrativo industrial.

El determinismo que ha gobernado la evolución cultural  nunca ha sido el  equivalente del

determinismo que gobierna a un sistema físico cerrado. Se asemeja, más bien, a las secuencias

causales  que  explican  la  evolución  de  las  especies  vegetales  y  animales.  En  visión

retrospectiva, guiados por el principio darwiniano de selección natural, los científicos pueden

reconstruir  con facilidad la cadena causal de adaptaciones que condujo de los peces a los

reptiles  y  a  los  pájaros.  ¿Pero  qué  biólogo  que  observara  a  un  tiburón  primitivo  habría

185



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

previsto  la  aparición  de la  paloma?  ¿Qué biólogo que observara  a  una musaraña  arbórea

habría previsto la aparición del Homo sapiens? La intensificación del modo de producción

industrial  y  la  victoria  tecnológica  sobre  las  presiones  malthusianas  anuncian,

indudablemente, una evolución de nuevas formas culturales. No sé con certeza cuáles serán,

pero todos lo ignoramos.

Puesto que los cambios evolutivos no son plenamente predecibles, es obvio que en el

mundo cabe lo que llamamos libre voluntad. Cada decisión individual de aceptar, resistir o

cambiar  el  orden actual  altera  la  probabilidad  de  que se produzca  un resultado evolutivo

específico.  En  tanto  el  curso  de  la  evolución  cultural  nunca  está  libre  de  la  influencia

sistemática, probablemente algunos momentos son más «abiertos» que otros. Considero que

los  momentos  más  abiertos  son aquéllos  en  los  que  un  modo  de producción alcanza  sus

límites  de  crecimiento  y  pronto  debe  adoptarse  un  nuevo  modo  de  producción.  Estamos

avanzando  rápidamente  hacia  uno  de  esos  momentos  de  apertura.  Cuando  lo  hayamos

atravesado,  y  sólo  entonces,  al  mirar  hacia  atrás,  sabremos  por  qué  los  seres  humanos

eligieron  una  opción  y  no  otra.  Entretanto,  la  gente  que  tiene  un  profundo  compromiso

personal con una determinada visión del futuro está plenamente justificada en la lucha por sus

objetivos, aunque hoy los resultados parezcan remotos e improbables. En la vida, como en

cualquier partida cuyo resultado depende tanto de la suerte como de la habilidad, la respuesta

racional en caso de desventaja consiste en luchar con más vehemencia.

186



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

AGRADECIMIENTOS, REFERENCIAS Y NOTAS

Cultura y naturaleza

Estoy preparando una obra más técnica (Harris, 1979), con el propósito de esclarecer mis

premisas  filosóficas  y  científicas  de  carácter  general  en  relación  con  los  paradigmas

alternativos.  Una  obra  anterior  (Harris,  1968)  expone  la  historia  del  desarrollo  del

materialismo cultural hasta la década de los sesenta de nuestro siglo. El tema específico de

este libro —la relación de la evolución cultural con las intensificaciones y los agotamientos—

está  en  estrecha  relación  con los  postulados  teóricos  de  Michael  Harner  (1970).  Algunos

estudiosos  que  me  han  precedido  al  poner  de  relieve  la  relación  entre  intensificación  y

evolución cultural son Esther Boserup (1965), Robert Carneiro (1970), Brian Spooner (1972),

Philip Smith (1972), Colin Renfrew (1974), Richard Wilkinson (1973), M. N. Cohen (1975),

y Malcolm Webb (1975). Importantes diferencias de definición, énfasis y alcance separan mi

enfoque de todos los anteriores. Empero, si todos o algunos de ellos ven en lo que he escrito

un duplicado exacto de una teoría que puedan llamar propia, reconoceré de buena gana la

prioridad de su formulación. Para una visión más amplia de las diferencias y las semejanzas

culturales, véase mi libro de texto (Harris, 1974).

Para las citas completas, véase la entrada en la bibliografía bajo el autor y fecha.

Asesinatos en el Paraíso

Para  una  descripción  de  los  cazadores-recolectores  modernos,  véase  Lee  y  De  Vore

(1968)  y  Bicchieri  (1972).  Para  una  teoría  acerca  de  los  excedentes  por  encima  de  la

subsistencia, véase Steward (1955) y Service (1968). Para una descripción de los logros del

paleolítico  superior,  véase  Prideaux  (1973)  y  Marshack  (1972).  Marshall  Sahlins  (1972)

afirma que los cazadores-recolectores  constituyen la  «sociedad opulenta original».  Para la

relación entre la ecología y la cultura del período glacial, véase Butzer (1971). Para las pautas

de trabajo, véase Lee (1968, 1969), Johnson (1975) y Edmondson (1976); para los mehinacu,

véase Gregor (1969). La adaptación a la agricultura de los cazadores-recolectores es analizada

por Cohen (1975, pág. 82 y ss.). Para los datos de densidad sobre los cazadores-recolectores,

véase  Kroeber  (1939),  Lee  (1968)  y  David  (1973).  Con  respecto  a  la  demografía,  las

enfermedades y la salud durante la Edad de Piedra, véase Hassan (1973, 1975), Cockburn
187



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

(1971),  Wood  (1975),  Armalegos  y  McArdle  (1975),  Black  (1975),  Livingstone  (1968),

Duraond (1975), Boyd (1972), Howell (en prensa), Birdsell (1968, 1972), y Coale (1974).

Sobre el aborto y los anticonceptivos mecánicos y químicos, véase Devereux (1955), y Nurge

(1975). Con respecto al geronticidio, véase Hoebel (1954, págs. 76-79) y Warner (1937). Para

el infanticidio, véase Dickeman (1975 a), Balikci (1967), Chagnon (1968) y Freeman (1971),

Para el transporte de niños, véase Lee (1972). Para el método de lactancia, véase Frisch y

McArthur  (1974),  Frisch  (1975),  Kolata  (1974),  Van Ginneken  (1974)  y  Divale  y  Harris

(1976).

El origen de la agricultura

La mayoría de los arqueólogos se refieren al Levante, Egipto, Anatolia y Mesopotamia

como Oriente Próximo. He usado el término «Oriente Medio» para designar dicha región de

un modo concordante con su situación geopolítica. Con respecto a las prácticas carroñeras,

véase Shipman y Phillips-Conroy (1977) y Brain (en prensa). Para los cambios posglaciales,

véase  Butzer  (1971,  1975)  y  Flannery  (1969).  Para  el  problema  de  la  megafauna  del

pleistoceno  en  el  Nuevo  Mundo,  véase  MacNeish  (en  prensa);  la  cita  corresponde  a

Mosimann y Martin (1975, pág. 308). Agradezco a Richard MacNeish su autorización para

consultar su manuscrito Energy and Culture in Ancient Tehuacaán. Véase también MacNeish

(1972) y los informes del Proyecto del Valle de Tehuacán del Museo de Arqueología Peabody.

Para la domesticación en Oriente Medio primitivo me he basado en Flannery (1973), David

Harris  (en  prensa),  Harlan  (en  prensa),  Zohary  y  Hopf  (1973),  Ducos  (1969)  y  Chaplin

(1969).  Flannery  (1973,  pág.  284)  cree  en  los  cambios  misteriosos.  Para  las  tasas  de

crecimiento de población del neolítico, véase Carneiro y Hilse (1966), Smith y Young (1972),

y  Butzer  (1976).  Para  la  domesticación  andina  de  animales,  véase  Pires-Ferreira  y  otros

(1976). Soy consciente de la posibilidad de que la agricultura que implicaba el cultivo de

arroz, raíces y árboles, pudo originarse independientemente en el sudeste asiático. Si así fuera,

el  modelo específico que he utilizado tendría  que modificarse,  pero no descartarse.  Véase

Solhelm (1970), Vishnu-Mittre (en prensa), Hariam (en prensa), David Harris (en prensa). Es

probable que el origen de la agricultura se produjera independientemente en China y, si esto

llegara a demostrarse, el modelo se fortalecería. Véase Ping-ti Ho (1975).

El origen de la guerra

188



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Con respecto a las culturas pacíficas,  véase Lesser (1968); sobre la arqueología de la

violencia, véase Roper (1969, 1975). Para la guerra entre cazadores-recolectores, véase Divale

(1972). Para una antropología de la guerra, véase Pried y otros (1968) y Nettleship y otros

(1975). Los tiwi han sido descritos por Hart y Pilling (1960); los murngin, por Warner (1930);

los dani, por Heider (1972). Con respecto a la función de solidaridad social de la guerra, véase

Wright (1965) y Wedgwood (1930). Para la guerra como juego, véase Lowie (1954). Roben

Ardrey es un famoso partidario de la tesis de la guerra como naturaleza humana. Para una

crítica y una refutación rigurosas de esta posición, véase Montagu (1976). Con respecto a los

efectos de dispersión, véase Vayda (1961, 1971). La cita pertenece a Birdsell (1972, páginas

357-58). Para los efectos de la guerra moderna sobre la población, véase Livingstone (1968).

Para las pruebas sobre las relaciones entre la guerra y el infanticidio femenino, véase Divale y

Harris (1976). Con respecto al papel de las mujeres en la producción, véase Morren (1974) y

Lee (1969).

Las proteínas y el pueblo feroz

Las  citas  pertenecen  a  Chagnon  (1974,  págs.  127,  194-195).  Para  el  tamaño  de  las

colonias,  véase  Lathrap  (1973)  y Meggers  (1971).  Para  las  proporciones  por  sexo,  véase

Chagnon (1973, págs. 135), Lizot (1971) y Smole (1976). La cita sobre la disputa por las

mujeres pertenece a Chagnon (1968 b, pág. 151); sobre las aldeas periféricas (1968 b, pág.

114). La cita siguiente corresponde a Lizot (1971, páginas 34-35). Véase Neel y Weiss (1975)

y Chagnon (1975).  Con respecto a  la historia  de los contactos  de los yanomamo con los

europeos, véase Smole (1976). La cita anterior corresponde a Chagnon (1968, pág. 33). Debo

mucho a Daniel Gross (1975), Eric Ross (1976) y Jane Ross (1971) en lo que respecta a la

discusión sobre las proteínas animales en el bosque tropical. La fuente que he utilizado con

respecto a las proteínas animales en Estados Unidos es Pimental y otros (1975, pág. 754). La

cita pertenece a Smole (1976, página 175). La historia de Helena Valero aparece en Blocca

(1970). Véase también Siskind (1973).

El origen de la supremacía masculina

y del complejo de Edipo

Con respecto a una exhumación, véase Reed (1975). Para los intentos de demostrar que la

subordinación de las mujeres ha sido excesivamente exagerada, véase Friedl (1967), Sweet

(1967), Lamphere (1975), Hoffer (1975) y Reiter  (1975). Para los ataques furiosos de los

189



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

miembros del sexo masculino,  véase Kaberry (1970) y Linton (1973). Las estadísticas  de

Murdock se refieren a la  versión en tarjetas perforadas de computación del  Ethnographic

Atlas. Véase también Murdock (1967). E1 trabajo de referencias acerca del parentesco y el

matrimonio es Murdock (1949). Para los nagovisi, véase Nash (1974). E1 término «dote» a

veces  también  se  aplica  a  la  parte  de  herencia  paterna  que  una  mujer  recibe  al  contraer

matrimonio. Esto debería llamarse herencia anticipada en lugar de dote. Véase Lévi-Strauss

(1969). Con respecto a otras instituciones asimétricas, véase la introducción de Rosaldo y

Lamphere (1974) y Friedl (1975). Para la guerra entre los iroqueses, me he basado en Scheele

1950) y Morgan (1962). Con respecto a la matrilocalidad y la guerra externa, véase Divale

(1975) y Divale  y otros (1976).  La cita  sobre el  matrimonio iroqués pertenece a Morgan

(1962,  pág.  325).  Con  respecto  a  las  mujeres  iroquesas,  véase  Brown (1975).  Sobre  los

pastores, véase Salzman (1971). La feminista errante ha sido citada por Scheele (1950, pág.

48). La cita siguiente pertenece a Morgan (1962, pág. 324). La siguiente, a Brown (1975,

págs. 240-41). Con respecto al complejo de Edipo, véase Hall y Lindzey (1967), Barnouw

(1973) y Malinowski (1927). Para un excelente ejemplo de las prioridades causales invertidas

del freudismo, véase Walsh y Scandalis (1975).

El origen de los estados prístinos

Agradezco  a  Morton  Fried  (véase  especialmente  Fried,  1967)  y  a  Barbara  Price

(especialmente Price, 1977) su prolongada colaboración en la reflexión sobre el origen del

estado. Para una discusión en la que los estados prístinos pudieron desarrollarse, véase Webb

(1975).  La  redistribución  como  forma  de  intercambio  fue  originalmente  definida  por  el

economista Karl Polanyi e incorporada a la antropología por Polanyi y otros (1957). Marshall

Sahlins (1958) fue el primero en hacer ver la relación entre redistribución y estratificación

social.  Para las citas sobre los  mumis, véase Oliver (1955, págs. 439, 411, 399, 421). Con

respecto a los «grandes hombres» kaoka, véase Hogbin (1964). Para los trobriandeses, véase

Malinowski (1920, 1922, 1935) y Uberoi (1962). Para una comparación entre las culturas

cherokee  y  la  europea  del  neolítico,  véase  Renfrew  (1973).  Las  citas  sobre  los  bunyoro

corresponden a Beattie (1960, páginas 34, 36). Mi escenario para la evolución de los estados

prístinos  se  basa  en  Carneiro  (1970),  pero  rechaza  la  circunscripción  «social»  como

alternativa de la circunscripción ecológica. El escenario de Webb (1975) es el más próximo al

mío. Para los cálculos de población, véase Butzer (1976) y Sanders (1972). Con respecto a la

discusión  matrilineal,  véase  Briffault  (1963).  Con respecto  a  las  «señoras  gordas»,  véase

Renfrew (1973).
190



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Los estados precolombinos de Mesoamérica

Para  los  ejemplos  sobre  el  enfoque  romántico,  véase  Morely  y  Brainerd  (1956),

Thompson  (1954),  Coe  (1968)  y  Covarrubias  (1957).  Para  los  datos  básicos  sobre  la

prehistoria  mesoamericana,  me  he  basado  en  Willey  (1966)  y  Weaver  (1972).  Mis

interpretaciones  ecológicas  no habrían  sido posibles  sin  la  síntesis  propuesta  por  William

Sanders  y  Barbara  Price  (1968).  Véase  también  Grennes-Ravitz  y  Coleman  (1966)  y

Hammond (1974). Para los cálculos sobre la población maya, véase Haviland (1969), Sanders

(1972) y Cook (1972). Sobre la teoría de los intercambios comerciales del estado maya, véase

Rathje (1971) y para su refutación, véase Price (1977). El estudio de Lundell (1937) sobre el

Petén sigue siendo el  mejor  de que disponemos.  Para las primeras  colonias  mayas,  véase

Gifford (1972) y Grove y otros (1976). Para la agricultura de poda y quema, véase Cowgill

(1962), Boserup (1965), Meggers y otros (1973) y Conklin (1963). Para el  pueblo que se

alimenta de productos que aparecen en los bosques, véase Condominas (1957). Véase también

Puleston (1974), Turner (1974) y Cook (1972). En lo que se refiere a los Brosimun alicastrum,

véase  Puleston  y  Puleston  (1971).  Véase  también  Mathenay (1976).  Para la  caída  de  los

mayas,  véase  Culbert  (1973).  Para  la  aparición  de  Teotihuacán,  véase  Sanders  (1972)  y

Sanders y Price (1968). Véase Millón (1973), aunque es preferible ignorar su ataque histérico

contra los ecologistas. Para las chinampas, véase Palerm (1967). Con respecto a las pautas

demográficas del Valle de México, véase Parson y Blanton (1969).

El reino caníbal

Michael  Harner  es  el  único  autor  que  merece  la  fama  (o  la  responsabilidad)  por  el

descubrimiento (o redescubrimiento) del canibalismo azteca y por la explicación que ofrezco

en este capítulo sobre el tema. Véase Harne (1975, 1977 a, b). Sin embargo, he recurrido

independientemente a las fuentes originales, especialmente a Díaz (1956, págs. 217-220), fray

Bernardino de Sahagún (1950, págs. 4, 589), Duran (1964, pág. 121) y Tapia (1971). Para la

ingestión de corazones por los iroqueses, véase Scheele (1950, pág. 101). Con respecto al

canibalismo precolombino, véase Flinn y otros (1976). Para una síntesis del relato de Staden

véase Métraux (1954). 

El jesuita misionero era Le Mercier, en Thwaites (1959, volumen 13, págs. 59-79). Véase

también  Sagan (1974).  Para  la  riqueza  de  la  carne  humana,  véase  Dornstreich  y  Morren

(1974).  Véase  también  Cook  (1946),  Díaz  (1965,  página  119),  Tapia  (1971,  pág.  583),

191



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Soustelle (1962, pág. 101), Cook (1946, pág. 283), De Sahagún (1950, págs. 24, 29) y Duran

(1964, pág. 122).

El cordero de la misericordia

Para los análisis sobre el canibalismo en el Viejo Mundo, véase Tannahill (1975) y Sagan

(1974).  Me he basado en la  síntesis  sobre los sacrificios  humanos de la  Encyclopedia  of

Religion and Ethics, de Hastings (1921). Véase también Lévi (1966), Rosengarten (1966) y

Yerkes (1952). Para el «culto de la cabeza cortada», véase Piggott (1965, página 230); para

los  druidas,  véase  Piggott  (1975).  Véase  también  Gelb  (1973).  Las  citas  corresponden  a

Hastings  (1921).  Véase  también  W. Smith  (1956),  Schneider  (1957),  y  Dyson-Hudson  y

Dyson-Hudson  (1969).  La  cita  pertenece  a  Smíth  (1956).  Véase  mi  relato  sobre  los

acontecimientos que rodearon la última cena en Harris (1974). Con respecto a los animales

«despreciables», véase Tannahill (1975, pág. 84). Las palabras de Hammurabi corresponden a

Driver y Miles (1955, págs. 7-13). Véase Mencio (1970, págs. 483, 135-136). Sobre los incas,

véase Rowe (1947) y Mason (1957). Véase también Pires-Ferreira (1976).

Carne prohibida

Los datos sobre la productividad de las plantas frente a la de los animales corresponden al

Consejo Nacional de Investigación (1975, pág, III y ss.). Para una discusión de la función

dietética de las proteínas, véase Taylor y Pye (1966) y FAO/WHO (1973). Con respecto a la

eficacia y la fisiología del cerdo, véase Consejo Nacional de Investigación (1975), Pond y

Manes (1974) y Mount (1978). En lo que se refiere a las pruebas arqueológicas sobre el cerdo

domesticado, véase Epstein (1971, vol. II, págs. 349-350), Ducos (1969) y Zeuner (1963).

Para una teoría general acerca de los tabúes sobre los animales de caza, véase E. Ross (1976).

Véase Zeuner (1963, págs. 134-135), Whyte (1961, págs. 69-76) y Reifenberg (1955) para el

impacto producido en el medio ambiente por la intensificación en Oriente Medio. Para una

crítica de la teoría del cerdo, véase Alland (1974, pág. 67). En lo que respecta al cerdo en

Egipto, véase Epstein (1971, pág. 342); en Mesopotamia, véase Epstein (1971, pág. 354) y

Hawkes (1973, pág. 101). Con respecto al problema de la sal y los sedimentos, véase Whyte

(1971) y Jacobsen y Adams  (1958).  Para la  intensificación  en la  Mesopotamia  primitiva,

véase Young (1972).

El origen de la vaca sagrada

192



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Véase Allchin (1968, pág. 321), Allchin y Allchin (1968, págs. 114, 259), Hawkes (1973),

Marshall (1931) y Thapar (1966). Véase también Prakash (1961, págs. 15, 16) y Bose (1961,

pág. 109). The Cambridge History of India es una fuente de referencia. Para el período gupta,

véase  Prakash  (1961,  págs.  175-176)  y  Maitz  (1957,  págs.  94-95).  Con  respecto  a  la

demografía  histórica,  véase  Davis  (1951),  Spengler  (1971)  y  Nath  (1929).  Acerca  de  la

deforestación y de la sequía Mahabharata, véase Bose (1961, págs. 131 y siguientes). Para la

ecología cultural  del ganado vacuno en la India, véase M. Harris (1974, 1971, 1966), Raj

(1971, 1969), Heston (1971), Dandekar (1969), Odend’hal (1972) y Embajada de la India

(1975). Véase también Gandhi (1954). Para una discusión sobre la lactasa,  véase Harrison

(1975).  Véase  también  Gandhi  (1954).  En lo  que  respecta  a  las  comparaciones  entre  los

ecosistemas  de China y la  India,  véase Buck (1964),  Raj  (1969),  Singh (1971),  Gavan y

Dixon (1975),  Shen (1951, pág.  290),  Phillips  (1945),  y Sprague (1975).  La cita  de Mao

corresponde a Raj  (1971, página 717).  Con respecto  al  moderno Valle  del  Ganges,  véase

Varma (1967).

La trampa hidráulica

Para las tendencias mundiales de población, véase Spengler (1974), véase también David

(1951), Butzer (1976) y Bielenstein (1947). Para el resto del capítulo, me he basado en gran

medida en  Oriental Despostism,  de Karl Wittfogel.  Véase también Wittfogel (1931, 1960,

1970, 1972). La cita de Marx corresponde al artículo «British Rule in India» (New York Daily

Tribune, 1853). Véase Wittfogel (1972, pág. 62). Véase también Adams (1966, pág. 68) y

Butzer (1976). Perkins (1968) comete el mismo error en lo que respecta a China. Para las

inundaciones  del Río Amarillo,  véase Bielenstein (1947).  Agradezco las sugerencias  y las

críticas del sinólogo-antropólogo-colega-amigo Myron Cohen. Para una crítica del impacto de

la teoría hidráulica en la investigación, véase Wittfogel (1972) y Ulmén (1975). También M.

Harris (1968) y Price (1971). En lo que concierne a la comprensión de la teoría hidráulica,

véase Mitchell (1973). Para la irrigación en Tehuacán, véase Woodbury y Neely (1972).

El origen del capitalismo

Véase Piggot  (1965,  págs.  229,  235,  104).  En lo  que  respecta  a  Roma,  véase  Africa

(1974).  Véase  Bloch  (1961,  1966).  Véase  también  Wittfogel  (1957,  pág.  44).  Para  la

demografía y la economía europea medieval, véase Wolf (1966, pág. 30 y sgts.) y Van Bath

(1963).  En lo  que concierne  a  la  historia  del  arado,  véase  Wailes  (1972).  Véase también

193



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

Wallerstein (1975, pág. 20) y López (1974). Para la «crisis del feudalismo», véase Wallerstein

(1975, pág. 21 y sgts.) y Postan (1972). Véase también Wilkinson (1973, págs. 76-77).

En lo que respecta al infanticidio, véase Russel (1948), Kellum (1974), Langer (1974),

Trexler  (1973a,b),  Shorter  (1975,  pág.  168  y  sgts.)  y  Dickeman  (1975).  Para  brujería,

mesianismo y revueltas campesinas del 1300 al 1500, véase M. Harris (1974). Para la relación

entre  la  Peste  Negra y la  crisis  ecológica  del  feudalismo,  véase Russell  y  Russell  (1973.

También  Nohl  (1961).  En  lo  que  respecta  a  la  tecnología  china,  véase  Needham (1970),

Needham y Ling (1959), Elvin (1974) y Wittfogel (1957, págs. 78, 329).

La burbuja industrial

Wilkinson (1973,  pág.  76 y sgts.,  pág.  112 y sgts.).  Para las  condiciones  de vida  en

Europa, véase Braudel (1972, 1973), Engels (1958), Edén (1928), Pinchbeck (1960), Polanyi

(1944)  y  Langer  (1972,  págs.  96,  98).  Para  la  mortalidad  en  Suecia  y  la  transición

demográfica, véase Llewellyn-Jones (1974). También Ehrlich y Ehrlich (1970) y Ford y De-

Jong (1970). En lo que respecta a la reducción de la mortalidad en el  siglo XVIII, véase

Langer  (1963)  y  Glass  y  Eversley  (1965).  Véase  también  White  (1973,  1975).  Para  las

industrias caseras, véase Landes (1966). Las estadísticas de delitos provienen de Rusche y

Kirchhelmer (1939). En lo que se refiere al contexto social de los malthusianos, véase Polgar

(1975) y Beales (1959). Para la controversia Marx-Malthus, véase Meek (1971). Para una

historia  de  la  contracepción,  véase  Himes  (1963)  y  Llewellyn-Jones  (1974).  Para  la

disminución  de  la  fertilidad,  véase  Banks  (1953)  y  Coale  (1969).  Para  los  efectos  y  los

cálculos de los costos crecientes de la crianza de niños, véase Minge-Kalman (1977). Para el

agotamiento del carbón y el petróleo, véase Consejo Nacional del Petróleo (1973), Penner e

Icerman  (1974),  Hubert  (1976)  y  Commoner  (1976).  Para  la  «petrolificación»  de  los

alimentos, véase M. Harris (1973), Jennings (1976), Wade (1973), Pimentel y otros (1973,

1975), Pimentel (1976), Borgstrom (1973), Steinhart y Steinhart (1974) y Leach (1975).

194



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

BIBLIOGRAFÍA

ADAMS,  ROBERT MCC: The  Evolution  of  Urban  Society:  Early  Mesopotamia  and

Prehispanic Mexico. Chicago: Aldine, 1966.

AFRICA, THOMAS W.: The Immense Majesty: A History of Rome and the Roman Empire.

N. York: Thomas Y. Crowell, 1974.

ALLAND, ALEXANDER: «Adaptations» Annual Review of Anthropology 4:59-73, 1974.

ALLCHIN, BRIDGET y  RAYMOND ALLCHIN: The Birth of Indian Civilization. Baltimore:

Penguin, 1968.

ALLCHIN,  F. R.: «Early Domestic  Animals in India and Pakistan.» Ucko y Dimbleby

(eds.), pp. 317-321, 1968.

ANGEL, J. LAWRENCE; «Paleoecology, Pateodemography and Health.» Polgar (ed.), pp.

167-190, 1975.

ARMALEGOS,  GEORGE y  ALLAN MCARDLE:  «Population,  Disease,  and  Evolution.»

American Antiquity 40, 2:1-10, 1975.

BALIKCI, ANSELM: «Female Infanticide on the Arctic Coast.» Man 2:615-625, 1967.

BANKS, J. A.: Prosperity and Parenthood. Londres: Routledge. 1953.

BARNOUW, VICTOR: Culture and Personality. Homewood, III.: Dorsey Press, 1973.

BEALES, H. L.: «The Historical Context of the Essay on Populations.» D. V. Glass, ed.

Introduction to Malthus, pp. 1-24. Londres: Frank Case, 1959.

BEATTIE,  JOHN:  BUNYORO:  An African Kingdom.  N. York: Holt,  Rinehart  & Winston,

1960.

BICCHIERI,  M.  G.  (ed.):  Hunters  and  Gatherers  Today.  N.  York:  Holt,  Rinehart  &

Winston, 1972.

BIELENSTEIN, HANS: «The Census of China During the Period 2-742 A.D.» Bulletin of

the Museum of Far Eastern Antiquities 19:125-165, 1947.

BIOCCA, ETTORE: Yanomamo: The Narrative of a White Gild Kidnaped by Amazonian

Indians. N. York: Dulton, 1970.

BIRDSELL, JOSEPH: «Some Predictions for the Pleistocene Based on Equilibrium Systems

Among Recent Hunter-Gatherers.» Lee y De Vore (eds.), pp. 229-449, 1968.

—Human Evolution: An Introduction to the New Physical Anthropology. Chicago:

Rand McNally, 1972.

195



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

BLACK.  FRANCIS:  «Infectious  Diseases  In  Primitive  Societies.»  Science  187:515-518,

1975. 1961.

BLOCH, MARC: Feudal Society. Chicago: University of Chicago Press.

—«The Rise of Dependent Cultivation and Seignorial Institutions.» M. M. Postan,

ed.,  The Agrarian Life of  the Middle Ages,  pp.  235-290. Londres:  Cambridge

University Press, 1966.

BORGSTROM, GEORG: The Food and People Dilemma. North Scituate, Mass.: Duxbury

Press, 1973. 

BOSE, A. N.: Social and Rural Economy of Northern India, 600 B.C-200 A.D. Calcuta:

Firma K. L. Mukhopadhyay, 1961. 

BOSERUP, ESTER: Las condiciones del desarrollo en la agricultura. Tecnos, 1967.

BOYD, R.: «Urbanization, Morbidity, and Natality.» Ucko, Dimbleby, y Tringham (eds.),

pp. 345-352, 1972. 

BRAIN,  C.  K.; «Some Aspects of the South African Australopithecine Sites and Their

Bone Accumulations.» C. Jolly, ed., Early Man in Africa. Londres: Duckworth. 

BRAUDEL, FERNAND: Capitalism and Material Life 1400-1800. N. York: Harper & Row,

1973.

—The Mediterranean and the Mediterranean World in the Age of Phillip II. N. York:

Harper & Row, 1972.

BRIFFAULT, ROBERT: The Mothers. N. York: Grosset & Dunlap, 1963.

BROWN, JUDITH: «Iroquois Women: An Ethnohistoric Note.» Reiter (ed.), pp. 235-251,

1975. 

BUCK, JOHN: Land Utilization in China. N. York: Praeger (vol. 1), vol. 2 (Statistics), and

vol. 3 (Atlas). Chicago: University of Chicago Press, 1964 (1937). 

BUTZER,  KARL:  Environment  and Archaelogy:  An Ecological  Approach to  Prehistory.

Chicago: Aldine, 1971.

—«Patterns of Environmental Change in the Near East Daring Late Pleistocene and

Early  Holocene  Tiroes.»  Fred  Wendorff  y  A.  Marks,  eds.,  Problems  in

Prehistory: North Africa and the Levant, pp. 389-411. Dallas: Southern Methodist

University. 1975.

—Early  Hydraulic  Civilization  in  Egypt:  A Study in  Cultural  Ecology.  Chicago:

University of Chicago Press, 1976.

CAMBRIDGE HISTORY OF INDIA: Cambridge  History  of  India.  Cambridge:  Cambridge

University Press, 1923-1927.

196



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

CARNEIRO, ROBERT: «A Theory of the Origin of the States Science». 169:733-738. 1970.

CARNEIRO,  ROBERT y  D.  HILSE: «On  Determining  the  Probable  Rate  of  Population

Growth During the Neolithics». American Anthropologist 68:177-181. 1966.

COALE,  ANSLEY: «The Decline  of  Fertility  in  Europe from the  French Revolution  to

World War II.» S. J. Behrman, L. Corsa y R. Freedman, eds.. Fertility and Family

Planning: A World View. Ann Arbor: University of Michigan Press. 1970.

—«The  History  of  the  Human  Populations  Scientific  American  231:41-51

(septiembre), 1974.

COCKBURN, T. A.: «Infectious Diseases in Ancient Populations». Current Anthropology

12:45-62, 1971. 

COE, MICHAEL: America's First Civilization: Discovering the Olmec. N. York: American

Heritage. 1968. 

COHEN, MARK N.: «Population Pressure and the Origins of Agriculture.» Polgat (ed.), pp.

79-121, 1975. 

COMMONER, BARRY: The Poverty of Power: Energy and the Economic Crisis. N. York:

Alfred A. Knopf, 1976. 

CONDOMINAS, GEORGE: Nous avons mangé la forêt de la Perre-Genie Goo, Paris: Plön,

1957. 

CONKLIN, HAROLD: The Study of Shifting Cultivation. Washington: Pan American Union,

1963. 

COOK, SHERBURNE: «Human Sacrifice and Warfare as Factors In the Demography of Pre-

Colonial Mexico.» Human Biology 18:81-102, 1946.i

—Prehistoric Demography. Reading (Mass.): Addison-Wesley, 1972. 

COVARRUBIAS, MIGUEL: Indian Art of Mexico and Central America. N. York: Alfred A.

Knopf. 1957.

COWHILL, URSULA; «An Agricultural Study of the Southern Maya Lowlands.» American

Anthropologist 64:273-286, 1962.

CULBERT,  T.  P. (ed.):  The  Clastic  Maya  Collapse.  Albuquerque:  University  of  New

Mexico Press, 1973.

CHAGNON,  NAPOLEON:  Yanomamo:  The  Fierce  People.  N.  York:  Holt,  Rinehart  &

Winston, 1968a.

—«Yanomamo Social Organization and Warfares Fried, Harris y Murphy (eds.), pp.

109-159, 1968b.

—Studying the Yanomamo. N. York: Holt, Rinehart & Winston, 1974.

197



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

—«Genealogy, Solidarity, and Relatedness: limits to Local Group Size and Patterns

of Fissioning in an Expanding Population.» Yearbook of Physical Anthropology

19:95-110, 1975.

CHAPLIN, RAYMOND:  «The Use of Non-morphological Criteria in the Study of Animal

Domestication  from Bones Found on Archaelogical  Sites.»  Ucko y Dimbleby

(eds.), pp. 231-246. 1969.

DANDEKAR,  V. M.: «Cow Dung  Models.»  Economic  and Political  Weekly  (Bombay)

2:1267-1271 (agosto), 1969.

DAVID, NICHOLAS: «On Upper Paleolithic Society. Ecology and Technological Changes».

Renfrew (ed.), pp. 275.303. 1973.

DAVIS, KINGSLEY: The Population of India and Pakistan. Princeton: Princeton University

Press, 1951.

DEVEREUX, GEORGE: A Study of Abortion in Primitive Societies. N. York; Julian Press,

1955.

DÍAZ,  BERNAL:  The Discovery  and  Conquest  of  Mexico  1517-1521.  N.  York:  Farrar,

Straus & Giroux.

DICKEMAN,  M.: Demographic Consequences  of  Infanticide  in  Man.  Annal  Review of

Ecology and Systematica 6:100-137, 1975a.

—«Female  Infanticide  and  Hypergymy:  A  Neglected  Relationship».  Artículo:

American Anthropological Association, San Francisco, 1975b.

DIVALE, WILLIAM: Systematic Population Control in the Middle and Upper Paleolithic.

World Archaelogy 42, 2:222-241, 1972.

—«An Explanation for Matrilocal Residences». In Raphael (ed.), pp. 99-108, 1975.

DIVALE, W. T., F. CHAMBERIS y  D. GANGLOFF: «War, Peace and Marital Residence in

Pre-Industrial Societies». Journal of Conflict Resolution 20: 57-78, 1976.

DIVALE,  WILLIAM y  M.  HARRIS: «Population,  Warfare,  and  the  Male  Supremacist

Complex». American Anthropologist 78:521-538, 1976.

DORNSTREICH, MARK y G. MORREN:  «Does New Guinea Cannibalism Have Nutritional

Value?». Human Ecology 2:1-12, 1974.

DRIVER, G. R. y J. C. MILES (eds.):  The Babylonian Laws. Vol. 2. Oxford: Clarendon

Press. 1955.

DUCOS, P.: «Methodology and Results of the Study of the Earliest Domesticated Animals

in the Near East (Palestine)». Ucko y Dimbleby (eds.). pp. 265-276, 1969.

198



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

DUMOND, DON E.: «The Limitation of Human Population: A Natural History». Science

187:713-720, 1975.

DUNN, DIEGO: The Aztecs: The History of the Indies of New Spain. N. York: Orion, 1964.

DYSON-HUDSON,  RADA y  N.  DYSON-HUDSON: «Subsistence  Herding  in  Uganda».

Scientific American 220(2): 76-89, 1969.

EDEN, FREDERICK: The State of the Poor. Londres: G. Routledge & Sons, 1928.

EDMONSON,  W. C: Land, Food and Work in East Java.  New England Monographs in

Geography, 4. Annidale, N.S.W. Australia, 1976. 

EHRLICH, PAUL y  A. EHRLICH: Population, Resources, Environment. San Francisco: W.

H. Freeman, 1970. 

ELVIN,  MARK: The Pattern  of  the  Chinese  Past.  Stanford;  Stanford  University  Press,

1974. 

EMBASSY OF INDIA: «Indian Economy and Cattle Use». India News, 7 nov. 1975.

ENGELS, FRIEDRICH:  The Condition of the Working Class in England. Londres: Oxford

University Press. 1958.

EPSTEIN. H.: The Origin of the Domestic Animals of Africa, 2 Vols. N. York: Africana

Publishing Corporation, 1971.

FAO/WHO:  Energy and Protein Requeriments. FAO Nutrition Meetings Report Series,

No. 52. Roma, 1973.

FLANNERY, KENT: «Origins and Ecological Effects of Early Domestication in Aran and

the Near East». Ucko y Dimbleby (eds.), pp. 73-100, 1969.

—«The Origins of Agriculture», Annual Review of Anthropology 2-.270-31O. 1973.

FLINN,  LYNN.  C  TURNER y  A BREW:  «Additional  Evidence  for  Cannibalism  in  the

Southwest: The Case of LA 4528.» American Antiquity 41:308-318, 1976.

FORD, T. R. y G. F. DEJONG (eds).: Social Demography. Englewood Cliffs: Prentice-Hall,

1970.

FREEMAN,  M.:  «A Social  and Economic  Analysis  of  Systematic  Female  Infanticide».

American Anthropologist 73:1011-1018, 1971.

FRIED,  MORTON H.:  The  Evolution  of  Political  Society:  An  Essay  in  Political

Anthropology. N. York: Random House, 1967.

FRIED,  MORTON,  M.  HARRIS y  R.  MURPHY (eds.):  War:  The Anthropology of  Armed

Conflict and Aggression. Garden City, N.Y. Natural History Press, 1968.

FRIEDL, ERNESTINA: «The Position of Women: Appearance and Reality». Anthropological

Quarterly 40:97-108, 1967.

199



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

—Women and Men: An Anthropologists View. N. York: Holt, Rinehart & Winston,

1975.

FRISCH,  ROSE:  «Critical  Weights,  A Critical  Body  Composition,  Menarche  and  the

Maintenance of Menstrual Cycless». Elizabeth Watts, F. Johnston, y G. Lasker,

eds.,  Biosocial Interrelations in Population Adaptation, pp. 309-318. La Haya:

Mouton, 1973.

FRISCH,  ROSE y  J.  MCARTHURT: «Menstrual  Cycles:  Fatness  as  a  Determinant  of

Minimum  Weight  for  Height  Necessary  for  Their  Maintenance  or  Onset».

Science 185:949-951, 1974.

GANDHI, M. K.: How to Serve the Cow. Ahmedabad: Navajtvan Publishing House, 1954.

GAVAN, J. D. y J. DIXON: «India: A Perspective on the Food Situation». Science 188:541-

549, 1975.

GELB,  IGNACE:  «From  Freedom  to  Slavery».  D.  O.  Edzard  (ed.),  18.  Rencontre

Aasyriologique  Internationale.  Munich:  Bayerischen  Akademic  der

Wissenschaften, 1972.

—«Prisoners  of  War  in  Early  Mesopotamia».  Journal  of  Near  Eastern  Studies

32:7048, 1973.

GILFORD, JAMES: «Recent Thoughts Concerning the Interpretation of Maya Prehistory».

Hammond (ed.), pp. 77-98, 1974.

GLASS, D. V. y D. EVERALEY (eds.): Population at History. Chicago: Aldine, 1965.

GREGOR, THOMAS A.: «Social Relations in a Small Society; A Study of the Mehinacu

Indians of Central Brazil». Conferencia. Columbia University: 1969.

GRENNES-RAVITZ,  RONALD y  G. COLEMAN: «The Quitessential  Role of Olmec in the

Central Highlands of Mexico». American Antiquity 41:196-205, 1976.

GROSS,  DANIEL: «Protein  Capture  and  Cultural  Development  in  the  Amazon  Basin».

American Anthropologist 77:526-549, 1975.

GROVE,  DAVID C. y  otros:  «Settlement  and  Cultural  Development  at  Chalcatzingo».

Science 192:1203-1210, 1976.

HALL, CALVIN y G. LINDZEY:  «Freud's Psychoanalityc Theory of Personality«.* Robert

Hunt, ed.  Personalities and Cultures: Readings in Psychological Anthropology,

pp. 3-29. Garden City: Natural History Press, 1967.

HAMMOND,  NORMAN: «The  Distribution  of  Late  Classic  Maya  Major  Ceremonial

Centers». Hammond (ed.), pp. 313-334, 1974.

200



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

HAMMOND,  NORMAN (ed.):  Mesoamerican  Archaeology:  New  Approaches.  Austin:

University of Texas Press. 1974.

HARLAN, JACK: «Origins of Cereal Agriculture in the Old World». C, Reed (ed.), Origins

of Agriculture. La Haya: Mouton.

HAMER, MICHAEL: «Population Pressure and the Social  Evolution of Agriculturalists».

Southwestern Journal of Anthropology 26:67-86, 1970.

—«The  Material  Basis  for  Aztec  Sacrifice».  Artículo:  American  Anthropological

Association, San Francisco, 1975.

—«The Ecological Basis for Aztec Sacrifice». American Ethnologist.

—Artículo: Natural History Magazine.

HARRIS, DAVID: «The Origins of Agriculture: Alternate Pathways Toward Agriculture».

C. Reed, ed.. Origins of Agriculture. La Haya: Mouton.

HARRIS, MARVIN: «The Cultural Ecology of India's Sacred Cattle». Current Anthropology

7:51-59, 1966.

—The Rise of Anthropological Theory: A History of Theories of Culture. N. York:

Thomas Y. Crowell, 1968.

—«Comments on Alan Heston's ‘An Approach to the Sacred Cow of India’». Current

Anthropology 12:199-201, 1971.

—«The Withering Green Revolution». Natural History 82, 2:20-22, 1973.

—Cows, Pigs, Wars and Witches: The Riddles of Culture. N. York: Random House,

1974.

—Culture,  People,  Nature:  And  Introduction  to  General  Anthropology.  N.  York:

Thomas Y. Crowell, 1975.

HARRISON,  GAIL: «Primary  Adult  Lactase  Deficiency:  A Problem in  Anthropological

Genetics». American Anthropologist 77:812-835, 1975.

HART, C. W. M. y A. R. PILLING: The Tiwi of North Australia. N. York: Holt, Rinehart &

Winston, 1960.

HASSAN, FERKL:  «On Mechanisms of Population Growth During the Neolithic» Current

Anthropology 14, 5:535-542, 1973.

—«Size, Density and Growth Rate of Hunting-Gathering Populations». Polgar (ed.),

pp. 27-52, 1975.

HASTINGS, TAMES (ed.): Encyclopedia of Religion and Ethics. N. York: Charles Scribner

& Sons, 1921. 

201



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

HAVILAND,  WILLIAM: «Stature  at  Tikal.  Guatemala:  Implications  for  Ancient  Maya

Demography and Social Organization». American Antiquity 32:316-325, 1967.

—«A  New  Populations  Estimate  for  Tikal,  Guatemala.»  American  Antiquity

34:429433, 1969.

HAWKES, JAQUETTA: The First Great Civilizations. N. York: Alfred A. Knopf, 1973.

HEIDER, KARL: The Dani of West Irian. Conferencia Mass.: Addison-Wesley, 1972.

HERSKOVITS, MELVILLE: Economic Anthropology. N. York: Alfred A. Knopf, 1952.

HESTON,  ALLAN y  otros;  «An  Approach  to  the  Sacred  Cow  of  Indian».  Current

Anthropology 12:191-209, 1971.

HIMES, N. E.: Medical History of Contraception. N. York: Gamut Press, 1963.

HOE BEL,  E.  ADAM SON:  The Law of Primitive  Man.  Cambridge:  Harvard University

Press, 1954.

HOFFER,  CAROL:  «Bundu:  Political  Implications  of  Female  Solidarity  in  a  Secret

Society». Raphael (ed.), pp. 155-164, 1975.

HOGBIN, H. IAN: A Guadalcanal Society: The Kaoka Speakers. N. York: Holt, Rinehart &

Winston, 1964.

HOWELLS,  NANCY LEE:  RICHARD LEE Y I.  DE VORE. Cambridge; Harvard University

Press.

HUBERT, M.: «Scientist Is Hopeful on World Resources». New York Times, 2 Dic, 1976.

JACOBSEN,  THORKILD y  R.  ADAMS: «Salt  and  Silk  in  Ancient  Mesopotamian

Agriculture». Science 128:1251-1258, 1958.

JENNINGS, PETER: «The Amplification of Agricultural Production.* Scientific American

235(3): 180-195, 1976.

JOHNSON, ALLEN:  «The Allocation of Time in a Machigoenga Community». Ethnology

14:301-310, 1975.

JOHNSON, FREDERICK (ed.):  Chronology and Irrigation. The Prehistory of the Tehuacan

Valley, Vol. IV, pp. 59W Andover: Robert S. Peabody Foundation. Austin: The

University of Texas Press, 1972.

KABERRY, PHYLLIS: Aboriginal Woman, Sacred and Profane. Londres; Routledge, 1970.

KEITUM,  BARBARA:  «Infanticide  in  England  in  the  Later  Middle  Age».  History  of

Childhood Quarterly 1:367-388, 1974,

KOLATA,  GINA:  «Kung Hunter-Gatherers:  Feminism, Diet and Birth Control».  Science

183:932-934. 1974.

202



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

KROEBER, ALFRED L.:  Cultural and Natural Areas of Native North America. Berkeley:

University of California Press, 1939.

LAMPHERC, LOUISE: «Women and Domestic Power: Political and Economic Strategies in

Domestic Groups». Raphael (cd.), pp. 117-130, 1975.

LANDES, DAVID (ed.): Estudios sobre el nacimiento y desarrollo del capitalismo. Ayuso,

1971. 

LANGER, WILLIAM: «Europe's Initial Population Explosion.» American Historical Review

69:1-17, 1963.

—«Checks on Population Growth, 1750-1850». Scientific American: 92-99, 1972.

—«Infanticide:  A Historical Surveys History of Childhood». Quarterly 1:353-365.

1974.

LATHRAP,  DONALD:  «The ‘Hunting’ Economies  of  the Tropical  Forest  Zone of  South

America: An Attempt at Historical Perspectives». Daniel Gross, ed. Peoples and

Cultures of Native South America,  pp.  83-95. N. York: Natural  History Press,

1973.

LEACH, GERALD: Energy and Food Production. Washington: Institute for Environment

and Development, 1975.

LEE, RICHARD: «Problems in the Study of Hunters and Gatherers». Lee y De Vote (eds,),

pp. 3-12, 1968.

—«Kung  Bushmen  Subsistence;  An  Input-Output  Analysis».  A.  Vayda,  ed.

Environment  and Cultural  Behavior,  pp.  47-49.  Garden City:  Natural  History

Press, 1969.

—«Population  Growth  and  the  Beginnings  of  Sedentary  Life  Among  the  Kung

Bushmen.» Spooner (ed.), pp. 329-342, 1972.

LEE, RICHARD y I. DE VORE (eds.): Man the Hunter. Chicago: Aldine, 1968.

LESSER,  ALEXANDER:  «War and the State». Fried, Harris, y Murphy (eds.). pp. 92-96,

1968.

LÉVI,  SYLVAIN: La  doctrine  du  sacrifice  dans  les  Brâhmanas.  Paris:  Presses

Universitaires de France, 1966.

LÉVI-STRAUSS, CLAUDE: The Elementary Structures of Kinship. Rev. ed. Trad, de J. H.

Bell, J. R. von Stunner, y Rodney Necdham, eds. Boston: Beacon, 1969.

LINTON, SALLY:  «Women the Gatherer: Male Bias in Anthropology». Sue Ellen Jacobs,

ed.,  Women  in  Perspective:  A  Guide  for  Cross  Cultural  Studies.  Urbana:

University of Illinois Press, 1973.

203



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

LIVINGSTONE, FRANK: «The Effect of War on the Biology of the Human Species». Fried,

Harris, y Murphy (eds.), pp. 5-15, 1968.

LIZOT,  JACQUES: «Aspects  économiques  et  sociaux  du  changement  cultural  chez  les

Yanomamis». L’Homme 11:2-51, 1971.

LOPEZ,  ROBERT S.: The  Commercial  Revolution  of  the  Middle  Ages:  950-1350.

Englewood Cliffs. N. J.: Prentice-Hall, 1974.

LOWIE, ROBERT: Indians of the Plains. N. York: McGraw-Hill, 1954.

LUNDELL, CYRUS: The Vegetation of Petén. Washington, D. C: Carnegie Institution, 1937.

LLEWELLYN-JONES, DEREK: Human Reproduction and Society. Londres: Faber & Faber,

1974.

MACNEISH, RICHARD: «The Evolution of Community Patterns in the Tehuacan Valley of

Mexico, and Speculation about the Cultural Processes». P. J. Ucko. R. Tringham

y G. W. Dimbleby, eds.,  Man, Settlement and Urbanism, pp. 67-93. Cambridge,

Mass.: Scbenkman, 1972.

—«Speculations About the Discovery of the New World by Paleoindians». American

Scientist

—Energy and Culture in Ancient Tehuacan. Manuscrito.

MAITZ, S. K.: Economic Life of Northern India in the Gupta Period. Cir. A D. 300-500.

Calcuta: World Press Private, 1957. 

MALINOWSKI,  BRONISLAW:  «War  and  Weapons  Among  the  Natives  of  the  Trobriand

Islands». Man 20:10-12, 1920.

—Sex and Repression in Savage Society. Londres: Roatledge & Kegan Paul, 1927.

—Coral Gardens and Their Magic, 2 vols. Londres: Allen & Unwin, 1935.

—Argonauta en el Pacífico Occidental, Barcelona: Edic. 62, 1973. 

MARSHACK, ALEXANDER: The Roots of Civilization. N. York: McGraw-Hill, 1972.

MARSHALL, JOHN: Mohenjo-daro and the Indus Civilization, 3 vols. Londres, 1931.

MASON,  J.  ALDEN: The  Ancient  Civilization  of  Peru.  Harmondsworth  (Inglaterra):

Penguin, 1957. 

MATHENAY, RAY: «Maya Lowland Hydraulic Systems». Science 193: 639646, 1976.

MEEK, RONALD:  Marx and Engels on the Population Bomb. Berkeley: Ramparts Press,

1971.

MEGGERS, B.:  Amazonia: Man and Culture In a Counterfeit Paradise. Chicago: Aldine,

1971.

204



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

MEGGERS, BETTY, E. Ayensu y W. Duckworth: Tropical Forest Ecosystems in Africa and

South  America:  A  Comparative  Review.  Washington.  D.C.:  Smithsonian

Institution Press, 1973.

MENCIUS: The Works of Mencius. N. York: Dover, 1970.

METRAUX, ALFRED: «Tribes of the Middle and Upper Amazon Rivers J. H. Steward, ed..

Handbook of South American Indians, pp. 687-712. Washington, D.C.: Bureau of

American Ethnology Bulletin 143(3). 1945.

MILLON, RENÉ:  «The Study of Urbanista at Teotihuacan, Mexico». Hammond (ed.), pp.

335-362, 1973.

MINGE-KALMAN, WANDA: The Evolution of Domestic Production: Changes During the

Peasant to Worker Transition in Europe. Conferencia Columbia University, 1977.

MITCHELL, WILLIAM: «The Hydraulic Hypothesis: A Reappraisal». Current Anthropology

4:532-334. 1973.

MONTAGU, ASHLEY: The Nature of Human Aggression. N. York; Oxford University Press.

1976.

MORELY, S. G. y G. BRAINERD: The Ancient Maya. Palo Aim; Stanford University Press,

1956.

MORGAN, LEWIS H.: League of the Iroquois. N. York: Corinth Press, 1962.

MORTEN,  GEORGE: «Settlement  Strategies  and  Hunting  in  a  New  Guinea  Society».

Conferencia, Columbia University, 1974.

MOSIMANN,  JAMES G. y  PAUL S.  MARTIN:  «Simulating  Overkill  by  Paleoindians».

American Scientist 63, 3, 1975.

MOUNT, LAWRENCE: The Climatic Physiology of the Pig. Londres. Edward Arnold. 1968.

MURDOCK, GEORGE P.: Social Structure. N. York: Macmillan, 1949.

—Ethnographic Atlas. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1967.

NAG, MONI (ed.): Population and Social Organization. La Haya; Mouton, 1975.

NASH,  JIL: Matriliny  and  Modernization:  The  Nagovisi  of  South  Bougainville.  New

Guinea Research Bulletin, 1974.

NATH, PRAM: A Study in the Economic Condition of Ancient India. Londres, 1929.

NATIONAL PETROLEUM COUNCIL: U.S.  Energy  Outlook:  Oil  and  Gas  Availability.

Washington, D.C.: National Petroleum Council, 1973.

NATIONAL RESEARCH Council:  Agricultural  Production  Efficiency.  Washington,  D.C.:

National Academy of Sciences, 1974.

205



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

NEEDHAM, JOSEPH: Clerks and Craftsmen in China and the West. Cambridge (Inglaterra):

Cambridge University Press, 1970.

NEEDHAM,  JOSEPH y  W. LING: Science and Civilization in China,  vol. III.  Cambridge

(Inglaterra): Cambridge University Press, 1959.

NEEL, JAMES y K. WEISS: «The Genetic Structure of a Tribal Population, the Yanomamo

Indians». American Journal of Physical Anthropology 42:25-52, 1975.

NETTLESHIP, MARTIN, R. GIVEN y A. NETTLESHIP (eds.): War, its Causes and Correlates.

La Haya: Mouton, 1975.

NOHL,  JOHANNES (ed.):  Black  Death:  A  Chronicle  of  the  Plague  Compiled  from

Contemporary Sources. N. York: Humanities Press, 1961.

NURGE,  ETHEL: «Spontaneous  and  Induced  Abortion  in  Human  and  Non-Human

Primates». Raphael (ed.), pp. 25-36, 1973.

ODEND'HAL,  STEWART:  «Energetics  of  Indian  Cattle  in  Their  Environment».  Human

Ecology: 1, 1:3-32, 1972

OLIVER, DOUGLAS: A Solomon Island Society: Kinship and Leadership Among the Siuat

of Bougainville. Cambridge: Harvard University Press, 1955.

PALERM,  ANGEL: «Agricultural  Systems  and  Food  Patterns».  Handbook  of  Middle

American Indians 6:26-52, 1967.

PARSONS,  JEFFREY y  R.  BLANTOA:  Prehispanic  Demography in the Eastern Valley of

Mexico: The Texoco, Ixtapalapa, and Chalco Areas, Manuscrito inédito, 1969.

PENNER.  S.  S. y  L.  ICERMAN:  Energy:  Demands,  Resources,  Impact,  Technology and

Policy. Conferencia Mass.: Addison-Wesley, 1974.

PERKINS,  DWIGHT: Agricultural  Development  in  China  1368-1968.  Chicago:  Aldine,

1968.

PHILLIPS, RALPH y otros: Livestock of China. MS. Department of State Publication 2249.

Far Eastern Series: 9. Washington, D. C, 1945.

PIGGOTT, STUART: Ancient Europe. Edinburgh: The University Press, 1965.

—The Druids. N. York: Praeger, 1975.

PIMENTEL, DAVID, L. E. HURD, A. C. BELLOTTI y otros: «Food Production and the Energy

Crisis». Science 182:443-449, 1973.

PIMENTEL,  DAVID,  W. DRITSCHILO,  J.  KRUMMEL y  J.  KRUTZMAN: «Energy and Land

Constraints in Food Protein». Productions Science 190: 754-761, 1975.

PIMENTEL,  DAVID: «Expert  Says  Only Hope to  Feed World  is  with  Food Production

Unlike That in U.S.» New York Times, 8 diciembre, 1976.

206



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

PINCHBECK,  IVY: Women Workers and the Industrial  Revolution 1750-1850. N. York:

Kelley Reprints, 1969.

PING-TI HO: «The Indigenous Origins of Chinese Agriculture». C. Reed, ed., Origins of

Agriculture. La Haya. Mouton, 1975.

PIRES-FERREIRA, J., E. PIRES-FERREIRA y P. KAULICKE: «Preceramic Animal Utilization

in the Central Peruvian Andes». Science 194:483490, 1976.

POLANYI, KARL: The Great Transformation. N. York: Rinehart, 1944.

POLANYI, KARL, C ARENSBERG y  H. PEARSON (eds.):  Trade and Markets in the Early

Empires. Glencoe, III.: The Free Press, 1957. 

POLGAR, STEVEN: «Birth Planning: Between Neglect and Coercion». Nag (ed). pp. 177-

202, 1975. 

POLGAR,  STEVEN (ed.):  Population,  Ecology end Social  Evolution.  La Haya.  Mouton,

1975. 

POND, W. G. y J. H. MANES: Swine Production in Temperate and Tropical Environments.

San Francisco: Freeman, 1974.

POSTAN, MICHAEL: The Medieval Economy and Society: An Economic History of Britain

in the Middle Ages. Londres: Weidenfeld & Nicolson, 1972.

PRAKASH, OM: Food and Drinks in Ancient India: From Earliest Times to C. 1200 A.D.

Delhi: Munshi Ram Manohar Lai, 1961.

PRICE,  BARBARA;  «Prehispanic  Irrigation  Agriculture  in  Nuclear  America».  Latin

American Research Review 6:5-60, 1971.

—«Turning State's Evidence: Problems in the Theory of State Formation». Artículo

inédito, 1977.

PRIDEAUX, TOM (ed.): Cro-Magnon Man. N. York: Time-Life, 1973.

PULESTON,  D.  E.: Brosimum Alicastrum as  a  Subsistence  Alternative  for  the  Classic

Maya  of  the  Central  Southern  Lowlands.  Ann  Arbor,  Mich.:  University

Microfilms, 1968.

—«Intersite  Areas  in  the  Vicinity  of  Tikal  and  Uaxactun».  Hammond  (ed.),  pp.

301-?, 1974.

PULESTON, D. E.  y  O. S. PULESTON: «An Ecological Approach to the Origin of Maya

Civilization». Archaeology 24:330-337, 1971,

RAJ, K. N.: «Investment in livestock in Agrarian Economies: An Analysis of Some Issues

Concerning ‘Sacred Cows’ and ‘Surplus Cattle’». Indian Economic Review 4:1-

33, 1969.

207



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

—India's  Sacred  Cattle;  Theories  and  Empirical  Findings».  Economic  and  Political

Weekly. 6:717-722 (27 marzo), 1971.

RAPHAEL, DANA (ed.): Being Female: Reproduction, Power. Change. La Haya: Mouton,

1975.

RATHJE, WILLIAM: «Socio-political Implications of Lowland Maya Burials: Methodology

and Tentative Hypotheses». World Archaeology 1:359-374; 1970.

—«The Origin and Development of Lowland Classic Maya Civilization». American

Antiquity 36:275-285, 1971.

REED, EVELYN: Woman's Evolution. N. York: Pathfinder Press, 1975.

REIFENBERG, A.: «The Struggle between the Desert and the Sown»* Desert Research.

Proceedings, International Symposium held in Jerusalem, mayo 1952, pp. 378-

391. Jerusalem: Research Council of Israel Special Publication, 1953.

REITER,  RAYNA (ed,):  Toward an Anthropology of  Women.  N.  York: Monthly Review

Press, 1975.

RENFEW, COLIN: Before Civilization. N. York: Alfred A Knopf, 1973.

RENFREW,  CALM (ed.):  The  Explanation  of  Culture  Change:  Models  in  Prehistory.

Pittsburgh; University of Pittsburgh Press, 1974.

ROPER, MARILYN: «A Survey of the Evidence for Intrahuman Killing in the Pleistocene».

Current Anthropology 10:427-459. 1969.

—«Evidence of Warfare in the Near East from 10.000 to 4.000 B.C». Nettleship,

Given y Nettleship (ed.), pp. 299-344, 1975.

ROSALDO, M. Z. y L. LARNPHERE (eds.): Women, Culture, and Society. Stanford: Stanford

University Press, 1974. 

ROSENGARTEN, YVONNE: Le régime des offrandes dans la societé sumérienne d'apres les

textes presargoniques de Logos. Paris: E. de Boccard, 1966.

ROSS,  ERIC: «Food Taboos, Diet and Hunting Strategy:  The Adaptation to Animals  in

Amazon Cultural Ecology». Current Anthropology,

ROSS, JANE:  «Aggressions as Adaptation: The Yanomamo Case». Columbia University,

1971.

ROWE, JOHN: «Inca Culture at the Time of the Spanish Conquest». Julian Steward, ed.,

Handbook of South American Indians. Bureau of American Ethnology Bulletin

143:183-330, 1947.

RUSCHE,  GEORG y  O.  KIRCHHEIMER:  Punishment  and  Social  Structure.  N.  York:

Columbia University Press, 1939.

208



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

RUSSEI, JOSIAH: British Medieval Population. Albuquerque: University of New Mexico

Press, 1948.

RUSSELL, CLAIRE y  W. RUSSELL: «The Natural History of Violence». Charlotte Otten,

ed.,  Aggression and Evolution,  pp. 240-273. Lexington,  Mass.:  Xerox College

Publishing, 1973.

SAGAN,  ELI: Human Aggression, Cannibalism, and Cultural Form. N. York: Harper &

Row, 1974.

SAHLINS, MARSHALL: Social Stratification in Polynesia. American Ethnological Society

Monographs. Seattle: University of Seattle Press, 1958,

—Stone Age Economics. Chicago: Aldine, 1972.

SATZMAN,  PHILIP (ed.):  «Comparative  Studies  of  Nomandism  and  Pastoralism».

Anthropological Quarterly 44, 3:104-210, 1971.

SANDERS,  WILLIAMS T.:  «Population,  Agricultural  History,  and  Societal  Evolution  in

Mesoamerica». Spooner (ed.), pp. 101-153, 1972.

SANDERS,  W. T. y  B. PRICE:  Mesoamerica: The Evolution  of a Civilization. N. York:

Random House, 1968.

SCHEELE,  RAYMOND: Warfare of  the  Iroquois  and Their  Northern  Neighbors.  Ph.  D.

Conferencia, Columbia University, 1950-

SCHNEIDER,  HAROLD: «The Subsistence Cattle  Among the Pakot and in East Africa».

American Anthropologist 59:278-300, 1957.

SERVICE,  ELMAN:  «The Prime-Mover of Cultural  Evolution».  Southwestern Journal of

Anthropology 24:396-409, 1969.

SHEN, T. H.: Agricultural Resources of China. Ithaca: Cornell University Press, 1951.

SHIPMAN,  PAT y  J.  PHILIPS-CONROY: «Hominid  Tool-making  Versus  Carnivore

Scavengings». American Journal of Physical Anthropology 46:77-86, 1977.

SHORTER, EDWARD: The Making of the Modern Family. N. York: Basic Books, 1975.

SINGH, R. L. (ed.): India: A Regional Geography. Varenad, National Geographic Society

of India, 1971.

SISKIND, JANET: To Hunt in the Morning. N. York: Oxford University Press, 1973.

SMITH,  PHILIP E.:  «Land-use,  Settlement  Patterns  and  Subsistence  Agriculture:  A

Demographic  Perspective.»  Ucko,  Tringham  y  Dimbleby  (eds.).  pp.  409425.

1972.

SMITH,  PHILIP y  C.  YOUNG,  JR.:  «The Evolution  of Early Agriculture  and Culture in

Greater Mesopotamia: A Trial Model.» Spooner (ed.), pp. 5-19, 1972.

209



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

SMITH, WILLIAM: The Religion of the Semites. N. York; Merida Books, 1956.

SMOLE, WILLIAM.: The Yanomamo Indians: A Cultural Geography. Austin: University of

Texas Press, 1976.

SOLHEIM,  WILLIAM: «Relics  from  Two  Diggings  Indicate  the  Thai  Were  the  First

Agrarians». New York Times, 12 enero, 1970.

SOUSTELLE,  JACQUES:  Daily  Life  of  the  Aztecs  on  the  Eye  of  the  Spanish  Conquest.

Stanford: Stanford University Press, 1962.

SPENGLER, JOSEPH:  Indian Economic Thought: A Preface to Its History. Durham, N.C.:

Duke University Press, 1971.

—Population  Change,  Modernization,  and  Welfare.  Englewood  Cliffs,  N.J.;

Prentice-Hall, 1974.

SPOONER,  BRIAN (ed.):  Population  Growth:  Anthropological  Implications.  Cambridge

M.I.T. Press, 1972.

SPRAGUE, G. F.: «Agriculture in China.» Science 188:549-555, 1975.

STEINHART, J, y C STEINHAN: «Energy Use in the US. Food Systems» Science 184:307-

315, 1974.

STEVENSON,  ROBERT: Population  and  Political  Systems  in  Tropical  Africa.  N.  York:

Columbia University Press, 1968.

STEWARD, JULIAN: Theory of Culture Change. Urbana: University of Illinois, 1955.

SWEET, LOUISE: «The Women of ‘Ain and Dayr’». Anthropological Quarterly 40, 1967.

TANNAHILL, REAY: Flesh and Blood: A History of the Cannibal Complex. N. York; Stein

& Day, 1975.

TÁPIA, ANDRÉS DE: «Relación hecha por el Señor Andrés de Tápia sobre la Conquista de

México.» In J. G. ICOZBALCETA, ed., Colección de Documentos para la Historia

de México: Neodeln/Liechtenstein: Kraus, vol 2, pp. 554-594, 1971.

Taylor, C. M. y O. F. Pye: Foundations of Nutrition. N. York. Macmillan, 1966.

THAPAR, ROMILA: A History of India. Baltimore: Penguin, 1966.

THOMPSON.  J.  E.:  The  Rise  and  Fall  of  Maya  Civilisation.  Norman:  University  of

Oklahoma Press. 1954.

THWAITES,  REUBEN:  The  Jesuit  Relations  and  Allied  Documents,  vol.  13.  N.  York:

Pageant Book Co, 1959 (1657).

TREXLER, RICHARD: «Infanticide in Florence: New Sources and First Results». History of

Childhood Quarterly 1:98-116, 1973a.

210



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

—«The Foundlings of Florence, 1395-1455.» History of Childhood Quarterly 1:259-

284, 1973b.

Turner,  B.  L.,  II:  «Prehistoric  Intensive  Agriculture  In the  Maya  Lowlands».  Science

185:118-124, 1974.

UBEROI, J. P. SINGH: Politics of the Kula Ring: An Analysis of the Findings of Bronislaw

Malinowski. Manchester: Manchester University Press, 1962.

UCKO, PETER y G. W. DIMBLEY (eds.): The Domestication and Exploitation of Plants and

Animals. Chicago: Aldine, 1969.

UCKO, PETER, G. W. DIMBLEBY y R. TRINGHAM (eds.).: Man, Settlement and Urbanism.

Londres; Duckworth, 1972.

ULMEN, G. L.: «Wittfogel's Science of Society». Telos 24:81-114. 1975.

VAN BATH,  B.  H.:  The Agrarian History of Western  Europe:  A.D. 500/850.  Londres:

Edward Arnold. 1963.

VAN GINNEKEN, J. K.: «Prolonged Breastfeeding as a Birth-Spacing Method». Studies in

Family Planning 5:201-208, 1974.

VARMA,  K. N.:  Population Problem in the Ganges Valley.  Agra: Shiva Lai Agarwala,

1967.

VAYDA,  ANDREW P.: «Expansion  and  Warfare  among  Swidden  Agriculturalists».

American Anthropologist 63;346-358, 1961.

—«Phases of the Process of War and Peace Among the Marings of New Guinea».

Oceania, 42:1-24, 1971.

VISHNU-MITTRE: «The  Archaeobotanical  and  Palynological  Evidence  for  the  Eearly

Origin of Agriculture in South and Southeast Asia». M. Amott, ed., Gastronomy:

The Anthropology of Food and Food Habits. La Haya: Mouton. 

WADE,  NICHOLAS: «The World Food Situation:  Pessimism Comes Back Into Vogue».

Science 181:634638, 1973. 

WAILES, BERNARD: «Plow and Population in Temperate Europe». Spooner (ed.), pp. 154-

179, 1972. 

WALSH, MAURICE y  B, SCANDALIS: «Institutionalized Forms of Intergenerational Male

Aggression». Nettleship, Given y Nettleship (eds.), pp. 135-156, 1975. 

WALLERSTEIN, IMMANUEL: The Modem World-System. N. York: Academic Press, 1974.

Warner, W. Lloyd: «Murngin Warfares». Oceania 1:457494, 1930.

—A Black Civilization. N. York: Harper & Bros, 1937. 

211



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

WITT, KENNETH: Ecology and Resource Management. A Quantitative Approach. N. York:

McGraw-Hill, 1968. 

WEAVER, MURIEL: The Aztecs, Maya, and Their Predecessors. N. York: Seminar Press,

1972.

WEBB, MALCOLM: «The Flag Follows Trade: An Essay on the Necessary Integration of

Military and Commercial Factors in State Formation». Jeremy Sabloff y C. C.

Lamberg  Karlovsky,  eds.  Ancient  Civilization  and  Trade.  Albuquerque:

University of New Mexico Press, 1973.

WEBSTER,  DAVID: «Warfare  and  the  Evolution  of  the  States».  American  Antiquity

40:464470, 1973.

WEDGWOOD, CAMILLA: «Some Aspects of Warfare in Melanesia». Oceania 1:5-33, 1930.

WHITE,  BENJAMIN: «Demand  for  Labor  and  Population  Growth  is  Java».  Human

Ecology. 3:217-236, 1973.

—«The Economic Importance of Children in a Javanese Villages».  Nag (ed.),  pp.

127-146. 1975.

WHYTE,  R.  D.: «Evolution  of Land Use in  Southwestern Asia».  L.  D. Stamp,  ed.,  A

History of Land Use in Arid Regions. UNESCO Arid Zone Research 17:14, 1961.

WILKINSON,  RICHARD:  Poverty and Progress: An Ecological  Perspective on Economic

Development. N. York: Praeger, 1973.

WILIEY, GORDON:  An Introduction to American Archaeology, Vol. 1. Englewood Cliffs,

N. J.: Prentice-HalL 1966.

WITTFOGEL,  KARL A.: Wirtschaft  und Gesellschaft  Chinas.  Leipzig:  C L.  Hirschfeld.

1931.

—Despotismo  oriental.  Estudio  comparativo  del  Poder  totalitario.  Madrid:

Guadarrama, 1966.

—Agriculture:  A Key to the Understanding of Chinese Society Past and Present.

Canberra: Australian National University Press, 1970.

—«The Hydraulic  Approach  to  Pre-Spanish  Mesoamerica».  F. Johnson (ed.),  pp.

5940, 1972.

WOLF, ERIC: Los campesinos. Barcelona: Labor, 1971.

WOOD,  CORINNE:  «New Evidence  for  the  Late  Introduction  of  Malaria  into  the  New

World». Current Anthropology 16:93-104, 1975.

WOODBURY, RICHARD y J. NEELY: «Water Control Systems of the Tehuacan Valley». F.

Johnson (ed.), pp. 81-153, 1972.

212



M a r v i  H a r r i s                                                                                                               C a n í b a l e s  y  r e y e s

WRIGHT, QUINCY: A Study of War. Chicago: University of Chicago Press, 1965.

WYON,  JOHN Y J.  GORDON:  The  Kharma  Study:  Population  Problems  in  the  Rural

Punjab. Cambridge: Harvard University Press, 1971,

YERKES, ROY DEN: Sacrifice In Greek and Roman Religions and Early Judaism. N. York:

Scribners, 1952.

YOUNG,  CUYLER: «Population  Densities  and  Early  Mesopotamien  Origins.»  Ucko,

Dimbleby y Tringham (eds.), 1972.

ZEUNER, FREDERIC: A History of Domesticated Animals, N. York: Harper & Row, 1963.

ZOHSRY,  DANIEL y M.  HOPF:  «Domestication  of  Pulses  in  the  Old  World».  Science

182:887-894, 1973.

213


	Introducción
	1 Cultura y naturaleza
	2 Asesinatos en el paraíso
	3 El origen de la agricultura
	4 El origen de la guerra
	5 Las proteínas y el pueblo feroz
	6 El origen de la supremacía masculina y del complejo de Edipo
	7 El origen de los estados prístinos
	8 Los estados precolombinos de Mesoamérica
	9 El reino caníbal
	10 El cordero de la misericordia
	11 Carne prohibida
	12 El origen de la vaca sagrada
	13 La trampa hidráulica
	14 El origen del capitalismo
	15 La burbuja industrial
	Epílogo y soliloquio moral
	Agradecimientos, referencias y notas
	Bibliografía

